+

Journée de récollection pour la communauté de Notre-Dame
31 mars 2017

«Confiantes en Dieu-Providence, avancons... »
Deux méditations sur la confiance

Fr. M.-Théophane Lavens, o.c.s.o.
I Confiance en Dieu-Providence

Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Confiantes en Dieu-Providence, avangons... »

Dans le contexte de la préparation de votre Chapitre Général, on m’a proposé de vous
causer un peu aujourd’hui. Si vous vous en souvenez, j’ai déja évoqué la Providence, en lien
avec le théme de la joie et de la miséricorde, en septembre dernier. J’aimerais aujourd’hui me
centrer davantage sur la confiance en cette Providence, selon le mot d’ordre qui vous a été
proposé. Ce matin je donnerai quelques éléments de méditation sur la confiance ; cet apres-
midi, je m’attarderai plus particuliérement sur un texte biblique, comme il vous a été proposé
de le faire.

Il est toujours utile de partir d’une définition : selon le Littré, la confiance, c’est « /e
sentiment qui fait qu’on se fie a quelqu’un ou a quelque chose ». Le mot lui-méme, con-
fidere en latin, comporte deux €léments : con qui indique un ensemble, et fidere qui signifie
se fier, croire. Parler de confiance suppose donc 1’existence de deux termes, qui sont distincts,
et dont I’un s’associe a ’autre. La confiance n’est possible que dans une relation.

Entre des personnes humaines, c’est méme elle qui rend possible une relation. Car la
confiance est finalement a la base de toute vie sociale. Dans toute relation, dans tout contact
avec une autre personne humaine, nous lui portons a priori une certaine estime, qui fait qu’on
lui fait confiance, au moins dans certains domaines. Si on va acheter au magasin un paquet de
sucre, on a bon espoir que ce ne soit pas du sel — on n’a méme aucun doute : et cela repose
sur une confiance humaine, confiance dans les personnes qui ont préparé ce paquet, et dans
celles qui le vendent. A la limite, il serait presque inutile de parler, si on ne pouvait pas se fier
a priori & la parole de I’autre : vis-a-vis de tout interlocuteur, on fait au moins confiance qu’il
exprime quelque chose d’important et d’assumé. On peut n’étre pas d’accord, mais on est slr
qu’il pense ce qu’il dit, qu’on peut avoir une certaine confiance en son honnéteté, en sa
cohérence.

La confiance est donc au coeur de notre vie sociale, et c’est méme elle qui nous fait
entrer dans la société. Car les premiceres relations de confiance que nous avons construites, au
sein de notre famille, nous ont pétri et profondément marqué. Nous avons grandi dans la
confiance en nos parents, ils nous ont aidé a prendre conscience de notre dignité unique en
nous témoignant également de 1’estime, et de la confiance. C’est grace a cette confiance que
d’autres ont placé en nous, que nous pouvons maintenant avoir quelque peu confiance en
nous-méme. Parce que des personnes se sont fi€ées a nous, nous pouvons croire que nous
sommes fiables — et c’est 1a une étape importante de notre développement psychologique.

On parle parfois de la « confiance en soi » comme d’un art, d’une vertu qu’il faudrait
acquérir pour étre fort, pour étre compétitif. Il y a quelque chose de trés orgueilleux derricre

Page 1



cette idée, et bien dans ’air de notre temps, tellement individualiste. Certains font des stages
et dépensent beaucoup d’argent pour apprendre cette « confiance en soi » — mais ils passent
finalement a c6té de la réalité. Car la confiance ne s’établit que dans une relation a 1’autre, et
la confiance que nous avons en nous-méme nous vient uniquement par le soutien mutuel que
nous recevons de nos proches. Elle dérive, pour ainsi dire, de la confiance que nous portons
aux autres, et que les autres nous témoignent. Tout est vraiment une question de relation.

La confiance en Dieu, qui nous intéresse aujourd’hui, vient prolonger cette réalité
humaine. De la méme manieére que la confiance de nos parents nous a pour ainsi dire
constitués, c¢’est vers la relation a Dieu, et donc vers une relation confiante en Lui que nous
sommes appelés. Tout I’ordre de la nature est fait pour nous préparer a I’ordre de la grace ; et
en reconnaissant que Dieu est Pere, nous exprimons cette confiance a laquelle Il a droit de
notre part. La confiance de nos parents nous a fait grandir en humanité — il en va de méme
pour la confiance en Dieu, qui nous fait grandir dans notre étre d’enfants de Dieu, dans cette
existence tellement plus profonde, tellement plus étendue, qui concerne tout notre étre passé,
présent et éternel.

Notre confiance en Dieu déborde et dépasse la nature, elle s’enracine proprement dans
notre vie théologale, par les vertus de foi, de charit¢ et d’espérance. Elle est un aspect
essentiel de notre vie de foi. C’est la lumiere de la foi qui nous révele pourquoi Dieu est plus
que n’importe quel étre, digne de confiance. Notre charité¢ vient nourrir et entretenir cette
confiance, par le fait que nous nous savons aimés de Dieu, et que notre vie repose totalement
en Lui. Notre espérance atteste de cette confiance, car nous savons ou Dieu nous conduit. Ses
promesses sont sires, cette certitude renforce donc la solidité de notre confiance.

De maniere plus développée, la foi nous dit pourquoi nous pouvons et devons faire
confiance a Dieu. Le premier article du Credo confesse Dieu comme Créateur de toutes
choses. Rien n’existe en dehors de Sa volonté, Il tient le temps et I’espace dans Ses mains.
Comme le dit Léon Bloy : « Dieu permet de sa main gauche ou il ordonne de sa main droite,
et tout s’accomplit dans [’ellipse a deux foyers de sa Providence. » Non seulement Il est
Créateur omnipotent, mais en plus Il est Pére : toute la Révélation chrétienne exprime cette
relation de Dieu avec ’humanité, au travers de personnes, puis au travers d’un peuple, pour
leur apprendre a grandir dans leur condition filiale. En Se manifestant Bon et Provident, le
Seigneur invite les hommes a Lui faire confiance, a se confier a Lui totalement au point de
communier a Sa pensée et a Ses volontés. Tel est le role de la foi, qui est intimement
conjointe a la confiance.

Dans toutes les Ecritures, il n’est pour ainsi dire question que de cette relation, et donc
du chemin de confiance ouvert aux hommes. Car tous ceux qui ont pris la plume, pour mettre
par €crit les inspirations divines, sont finalement des témoins de cette confiance en Dieu — et
déja on peut pressentir en eux une incroyable réciprocité. Car Dieu S’engage, en confiant a
des hommes concrets le trésor de Sa Révélation : d’une certaine maniere, Il Se fie a eux — en
les soutenant, bien siir, par Sa grace, mais en prenant le risque d’une médiation vraie.

Dans I’Incarnation du Christ, au sommet de la Révélation, Dieu s’approche a tel point
des hommes qu’ll montre I’ampleur de cette folie : Lui-méme a confiance en nous. Car Il
nous implique a part entiere dans le mystere du Salut. En nous confiant Son propre Fils, c’est-
a-dire Son propre Ceeur, 11 donne le signe le plus fort de Sa crédibilité, 11 prouve qu’ll mérite

Page 2



toute notre confiance. Mais Il Se confie également & nous d’une manicre inattendue, en
déposant ce trésor en des vases d’argile.

Le Oui de la Vierge Marie est crucial a cet égard : Dieu Se confie a elle de maniére
unique. L’ Annonciation est un acte de confiance mutuelle, préparé par la grace, par une grace
toute spéciale et unique — mais une grace qui ne fait pas sortir Marie de la condition humaine.
C’est au nom et en faveur de I’humanité que Marie a dit Sa confiance a Dieu, a ce Dieu qui
Lui fait une confiance telle qu’ll Se livre totalement a Ses soins.

Dieu S’est fait chair, et en Jésus, Il montre sans discontinuer Sa confiance aux hommes —
cela est vrai d’une manicre toute spéciale envers les Apodtres. En leur confiant la mission
apostolique, malgré toutes leurs limitations humaines, Il leur dit vraiment Sa confiance, sans
réserve. Cette confiance était méme vraie envers Judas : c’est une amitié sincere que Jésus lui
a vouée, d’ou I’indicible souffrance lors de sa trahison. Saint Jean en témoigne d’une maniere
trés touchante, dans le récit de la Céne : « Aprés avoir parlé, Jésus fut bouleversé en son esprit, et
il rendit ce témoignage : ‘Amen, amen, je vous le dis : I'un de vous me livrera.’ » (Jn 13,21) Ce
bouleversement est le signe d’une confiance sincere envers Judas, qui va étre blessée ; la pré-
connaissance de 1I’événement n’y change rien pour Jésus ; Il sait depuis longtemps que Judas
sera un ‘diable’, selon Ses propres termes (Jn 6,70), mais Il ne peut pas faire semblant de
donner Sa confiance.

Le Seigneur a confiance en nous... et Il nous donne sans compter des encouragements a
nous confier totalement a Lui. Le ministére de Jésus a été rempli de signes de puissance, qui
encouragent la foi en Lui, et donc la confiance. Le grand motif pour lequel nous pouvons Lui
faire confiance, c’est justement Sa présence. Oui, la présence de Dieu-Incarné parmi nous
change tout. Car nous ne pouvons plus douter de I'intérét que Dieu porte a ce que nous
vivons, Sa Providence a un Nom et un visage. Jésus est avec nous jusqu’a la fin des temps, Il
nous 1’a promis — méme si cette présence se manifeste souvent comme au jour ou Il traversait
le lac avec Ses disciples. Il était bien 14, a la poupe du bateau, mais endormi sur le coussin. Et
au milieu de la tempéte, Il a légitimement reproché leur manque de confiance a ceux qui
pourtant étaient tout proches de Lui. « Pourquoi étes-vous si craintifs ? N'avez-vous pas encore la
foi 7 » (Mc 4,40)

La foi nous dit donc pourquoi nous pouvons faire confiance a Dieu. La charité, quand a
elle, nous invite spécialement a exprimer cette confiance par nos actes. Car une relation
d’amour vraie et sincere se caractérise forcément par une confiance absolue. Comment
prouver notre confiance ? — sinon en agissant concrétement selon les inspirations et les
directions que la foi nous a données. En nous confiant a Dieu, nous nous engageons
¢galement a nous donner aux autres, dans cette conscience que les deux commandements de
la charité envers Dieu et envers le prochain sont indissociables.

Car c’est la Providence qui choisit notre prochain, c’est elle qui nous donne
concrétement 1’échantillon de I’humanité envers lequel nous devons exercer notre amour.
Dans ce don d’amour, la confiance mutuelle se construit, cette confiance entre personnes
humaines, comme je 1’ai dit au début, et donne un témoignage lumineux de notre confiance
en Dieu.

Dans la spiritualit¢ de votre Congrégation, originellement, la confiance s’exprime
spécialement dans le don total de soi au service de 1’éducation. C’est 1a que la charité
s’exprime, et que la confiance en la Providence se transmet. Si cet apostolat n’est plus a

Page 3



I’ordre du jour pour la plupart des sceurs, les occasions de mettre en ceuvre la charité
fraternelle ne manquent pas. Et dans cette charité, la confiance grandit, se fortifie, et rend
gloire & ’amour du Seigneur.

Si nous en venons a la finalité de notre confiance, nous touchons directement a la vertu
d’espérance. Et cela est bien important, essentiel méme. Car en confessant la Providence,
nous remettons notre vie entre les mains de Celui qui maitrise tous les tenants et aboutissants
de notre vie, et de la vie de tous les hommes. L’étendue de notre foi en la Providence est
vraiment eschatologique : nous savons que nous pouvons nous confier a Dieu, car « il veut que
tous les hommes soient sauvés et parviennent a la pleine connaissance de la vérité. » (1 Tim 2.,4)
Nous espérons le Salut éternel pour nous-méme et pour tous, en vertu de ce désir de Dieu, et
c’est donc avec confiance que nous pouvons avancer sur notre chemin, quel qu’il soit, et
encourager nos freres et sceurs en humanité a faire de méme. Il ne s’agit pas de présumer du
Salut de tous ; il est possible que tous ne soient pas effectivement sauvés, mais notre souci
apostolique doit rester marqué par cette confiance. La méfiance que nous avons envers la
nature humaine blessée par 1’orgueil, et qui conduira peut-€tre certains a se damner, ne doit
pas céder le pas a la confiance dans la bonté du Dessein de Dieu.

Notre foi en la Providence couvre ainsi notre histoire personnelle, et toute 1’histoire du
cosmos. Elle se manifeste également dans I’histoire de 1’Eglise du Christ, qui est pour ainsi
dire la face visible de I’iceberg de cette histoire du Salut. Tous sont concernés, méme si tous
ne sont pas liés visiblement a I’institution fondée par le Christ. Mais Jésus a voulu que ce
Sacrement visible du Salut ne fasse jamais défaut a I’humanité, jusqu’a la fin des temps. « Tu
es Pierre, et sur cette pierre je batirai mon Eglise ; et la puissance de la Mort ne 'emportera pas sur
elle. » Par cette promesse a Pierre, le Christ assure qu’il y aura, jusqu’a la fin de I’histoire, des
moyens d’entrer pleinement dans Sa propre vie, au travers de 1’économie sacramentelle. La
lumiére de I’Evangile ne rayonnera pas toujours de sa pleine splendeur, dans les frasques des
hommes d’Eglise au cours de certaines périodes, mais la Providence veillera a la transmission
du mystere de la foi, jusqu’a nous. Nous savons que nous pouvons faire confiance a Dieu,
dans Son Eglise.

Entre notre histoire personnelle et I’histoire générale de I’Eglise, il y a un autre niveau,
qui a son importance. Dans quelle mesure la Providence conduit-elle notre congrégation, et
méme notre communauté ? Nous sentons qu’il y a peut-étre des nuances. L’Esprit-Saint
suscite une réponse & un besoin dans le monde, un charisme se trouve reconnu par 1’Eglise,
une forme d’évangélisation s’incarne dans une mission. C’est une réalité magnifique, que la
Providence utilise pour le salut de certains. Mais ne faut-il pas se demander si une
congrégation, par exemple, est forcément limitée dans 1’espace et le temps ? Peut-Etre, peut-
étre pas : ce qui est slr, c’est qu’elle n’a pas les promesses de la vie éternelle, car elle est
d’abord liée a ce monde qui passe. Il s’agit de ne pas projeter nos pulsions et nos désirs
légitimes de vie sur les projets mystérieux du Seigneur, et de tomber dans un volontarisme
qui tiendrait de I’orgueil.

Le Pape Frangois parlait, dans I’homélie du 2 février, de la tentation de la survie qui peut
guetter les communautés religieuses : je le cite. « L’attitude de survie nous fait devenir
réactionnaires, peureux ; elle nous enferme lentement et silencieusement dans nos maisons et
dans nos schémas. Elle nous projette en arriere, vers les exploits glorieux — mais passés —
qui, au lieu de susciter la créativité prophétique issue des réves de nos fondateurs, cherchent

Page 4



des raccourcis pour fuir les défis qui aujourd’hui frappent a nos portes. La psychologie de la
survie ote la force a nos charismes parce qu’elle nous conduit a les “domestiquer”, a les
ramener ‘“a portée de main” mais en les privant de cette force créatrice qu’ils ont
inaugurée ; elle fait en sorte que nous voulons davantage protéger des espaces, des édifices
ou des structures que rendre possibles de nouveaux processus. La tentation de la survie nous
fait oublier la grdce, elle fait de nous des professionnels du sacré mais non des peres, des
meres ou des frerves de [’espérance que nous avons été appelés a prophétiser. Ce climat de
survie endurcit le ceeur de nos ainés en les privant de la capacité de réver et, ainsi, sterilise
la prophétie que les plus jeunes sont appelés a annoncer et a réaliser. En peu de mots, la
tentation de la survie transforme en danger, en menace, en tragédie ce que le Seigneur nous
presente comme une opportunite pour la mission. Cette attitude n’est pas propre uniquement
a la vie comnsacrée, mais a titre particulier nous sommes invites a nous garder d’y
succomber. »

Cet avertissement de notre Saint Pére nous invite a discerner le contenu de notre
espérance pour ’avenir de notre Congrégation. Nous faisons confiance au Seigneur pour
I’avenir, c’est une certitude pour chacun de nous — mais pour ce qui concerne I’évolution des
institutions, notre congrégation ou notre communauté, cette confiance oblige a une grande
humilité. Les formes dans lesquelles la fidélit¢ du Seigneur se manifestera seront
certainement différentes de nos attentes ou de nos désirs — et c’est 1a que nous devons éviter
les crispations ou les nostalgies. Le cceur de notre engagement a la vie religieuse est dans la
docilité au Saint-Esprit, qui nous invite a une attitude toute de service, humble et discrete, et a
un témoignage simple 1a ou nous sommes. Les pauvres sceurs seront vraiment pauvres, selon
leur engagement, si elles expérimentent cette pauvreté méme a 1’égard de ’avenir de leur
famille. Le Seigneur leur a témoigné une grande confiance, en leur donnant un ministere
précieux au sein de Son Eglise ; cette confiance ne passe pas, méme si la mission premiére
d’éducation se réalise aujourd’hui d’une manicre différente. Les sceurs peuvent continuer
d’avoir confiance au Seigneur, car Il prend soin de chacune, car Il prend soin de Son Eglise.
Son Esprit ne cesse de susciter la vie, si nous Lui laissons toute latitude.

Au terme de cette méditation, nous pouvons confesser avec tous les saints : « Jésus, j’ai
confiance en toi ! » Ils ont été trés nombreux, a témoigner de cette confiance. Ils ont été de
plus en plus nombreux, d’ailleurs, au fur et a mesure que les siecles s’écoulaient. Parce qu’il
n’est pas toujours évident d’aviver notre foi et notre charité, parce que I’espérance est une
petite flamme fragile. L’Esprit-Saint a pourtant su a chaque génération raviver cette flamme.
Dans la grande lignée des croyants, nous voulons vivre la confiance, nous voulons la chanter
dans les psaumes, nous voulons I’incarner dans notre vie, avec la Vierge Marie. Elle a
accueilli une fois pour toutes le grand mystere de la présence du Seigneur ; par son
intercession, souvenons-nous que Jésus est aupres de nous, qu’ll est en nous. Il est vraiment
dans la barque de notre vie. Il nous conduira a bon port, selon Sa promesse. Ainsi nous
pouvons nous aussi €tre des témoins de cette confiance qui ne trompe pas, car notre espérance
est déja toute remplie de la joie du ciel, cette joie que Jésus a promise a ceux qui ont tout
quitté pour Le suivre, cette joie que le monde ne connait pas, et que nul ne pourra nous ravir.
Amen.

Ave Maria

Page 5



11 Au fil des Ecritures

Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Aie confiance, ma fille ! Que le Seigneur du Ciel change ton chagrin en joie ! Aie confiance, ma
fille !'» (Tobie 7,17)

Dans le cadre de la préparation de votre Chapitre, vous avez €té invitées a méditer sur
des textes bibliques, « afin d’ancrer la réflexion dans la Parole de Dieu qui éclaire notre
vie. » Le message fondamental de la Révélation, c’est que Dieu est en relation avec
I’humanité, et avec chacun de nous. Et c’est cette relation qui rend possible la foi et la
confiance, comme nous 1’avons dit ce matin. Toute la Bible est donc ce récit de la
construction d’une confiance mutuelle, entre Dieu et I’humanité. Dans chaque texte, nous
trouvons des éléments qui nourrissent notre foi, qui nous interpellent sur notre propre foi, et
invitent a une confiance renouvelée.

Cet apres-midi, j’ai choisi de parcourir avec vous un petit livre de la Bible, le livre de
Tobie. Nous n’en parlons pas trés souvent, bien que nous ayons eu ce matin méme, a I’office
de Laudes, un cantique qui en est extrait. Dans la liturgie de 1’Eucharistie, ce livre occupe la
IX* semaine du Temps Ordinaire des années impaires — nous 1’entendrons donc cette année
dans I’Octave de la Pentecote.

Le but de ce livre est trés similaire a celui du livre de Job, mais ce dernier est plus connu
et plus commenté. Ce sont un peu les mémes questions qui sont posées, le probléme de la
souffrance et de la permission du mal, mais sous une forme assez différente. Le Livre de Job
est plus théorique et philosophique, alors que le livre de Tobie donne un enseignement sur la
Providence au travers d’une petite histoire. J’aimerais le relire avec vous, en notant
spécialement ce qui concerne la confiance, et qui peut nous toucher. Si vous vous intéressez a
ce texte, vous constaterez qu’il y a pas mal de divergences entre les traductions — il y a en fait
plusieurs textes de base, avec parfois des variantes importants. Je n’entre pas dans ces
considérations, et m’appuie simplement sur la traduction officielle pour la liturgie.

Le livre s’ouvre par un témoignage sur la vie de Tobit, le pere de Tobie. Il est né en
Israél, il a connu la déportation et réside a Ninive, la ville paienne. Cet exil est une épreuve
pour le peuple, pourtant Tobit garde confiance en Dieu. Il n’interpréte pas cet exil comme un
signe d’abandon définitif, mais comme une épreuve, une étape dans une relation qui est
toujours vivante — Tobit ne perd rien de sa confiance et de sa foi. Il continue d’observer la loi
du mieux possible.

Une de ses activités notable est d’enterrer les morts, parmi les israélites. Quand il voit un
corps laissé a I’abandon, il ne peut s’en empécher. Et il doit le faire en cachette des autorités.
Il y a dans ce livre une grande présence de ce théme de la mort, et cela n’est pas anodin.
Ensevelir un mort est une ceuvre de miséricorde corporelle, auquel la foi nous pousse. Parmi
les ceuvres de miséricorde, ¢’est peut-€tre celle qui s’appuie le plus sur la foi — car la personne
qui en bénéficie ne peut pas remercier son bienfaiteur. C’est un geste fait gratuitement, sous
le regard de Dieu.

A cause de cette activité, Tobit est persécuté par les autorités, il doit méme s’enfuir un
moment, et revient a Ninive avec discrétion. Il sait qu’il doit se méfier des hommes de
pouvoir, mais malgré cela, sa confiance en Dieu est plus forte que tout, et il ne peut
s’empécher de récidiver. « Mes voisins se moquaient de moi : « N'a-t-il donc plus peur ?, disaient-ils.

Page 6



On l'a déja recherché pour le tuer a cause de cette maniére d’'agir, et il a di s’enfuir. Et voila qu'il
recommence a enterrer les morts ! » » (2,8) C’est un fait d’importance : la confiance en Dieu fait
fondre la peur, la charité¢ de Tobit ne peut se laisser refroidir par des moqueries humaines.

Tobit n’exprime pas seulement sa miséricorde envers les morts, mais également envers
les vivants. Le livre rappelle a plusieurs reprises qu’il faisait des aumones tres larges — voila
une autre ceuvre de miséricorde corporelle. Tobit est donc un homme pieux particulierement
bon. Et pourtant le malheur va le toucher. 1l perd la vue. En réaction, son épouse I’'invite
presque a renier la foi, comme le fait I’épouse de Job. « Qu'en est-il donc de tes aumédnes ?
Qu’en est-il de tes bonnes ceuvres ? On voit bien maintenant ce qu’elles signifient ! » (2,14)

Alors Tobit se lamente, non pas en public, mais dans la discrétion de sa priére. « La mort
dans I'ame, je gemissais et je pleurais ; puis, au milieu de mes gémissements, je commengai a
prier. » (3,1) Dans sa priére, il confesse d’abord la grandeur et la justice du Seigneur. Il passe
par-dessus ses épreuves personnelles pour confesser la foi d’Israél. Sa foi est face a un
mystere, mais elle ne défaille pas. Ils ne renie pas sa confiance. Mais il confesse sa faiblesse
dans I’épreuve, et demande d’étre délivré de cette détresse, en lui Otant la vie. « Seigneur,
ordonne que je sois delivré de cette adversité, laisse-moi partir au sejour éternel, et ne détourne pas de
moi ta face, Seigneur. Car, pour moi, mieux vaut mourir que connaitre tant d’adversité a longueur de
vie. Ainsi, je n’aurai plus a entendre de telles insultes. » (3,6)

Tobit s’était souvent occupé de la mort des autres ; ¢’est maintenant pour lui qu’il la
désire. Cela parait exagéré, et pourtant chacun de nous a peut-étre déja senti pareil sentiment.
Quand arrive une €épreuve qui dépasse tout ce que nous avions imaging, 1’espérance parfois
flanche. Nous voulons rester dans la foi, la priere veut continuer, mais selon nos calculs
I’épreuve est trop lourde, trop injuste, aucun avenir n’a de sens.

Il faut bien remarquer qu’a I’époque de Tobit, I’espérance d’Israél était encore tres lice a
la prospérité matérielle dans le temps présent. Il n’y avait pas encore de conscience claire,
dans la Révélation, d’une vie éternelle personnelle apres la mort, d’une étape future ou toutes
les injustices pourraient étre corrigées. Cette limitation colore beaucoup ce livre — comme
bien d’autres histoires dans la Bible. Face a I’épreuve de la cécité, la mort est donc attendue
comme un simple soulagement, la fin de la souffrance, il n’est pas question d’un autre
bonheur a venir. C’est vraiment une attitude de désespoir.

Apres cette priere de Tobit, tout a la fois confiante et désespérée, le texte raconte une
autre situation dramatique, qui se passe ailleurs. Sarra est une proche parente de Tobit, mais
qui ne le connait pas.« Elle avait été mariée sept fois, et Asmodée, le pire des déemons, tuait les
maris avant qu'ils ne se soient approchés d'elle. » (3,8) Voila donc une terrible malédiction. Et
elle essuie les reproches de sa servante : « C’est toi qui as tué tes maris ! En voila déja sept a qui tu
as été donnée en mariage, et d'aucun d’entre eux tu n'as porté le nom. Va les rejoindre : puissions-
nous ne jamais voir de toi un fils ni une fille ! » (3,8)

Sarra entre alors également dans le désespoir, malgré sa jeunesse. Elle ne peut attendre
ou espérer la mort a la maniere d’un vieillard, alors elle se prend a envisager le suicide. Mais
la pensée de I’accablement de son pére la retient un peu. « Mieux vaut pour moi ne pas me
pendre, mais supplier le Seigneur de me faire mourir, pour que je n‘aie plus a entendre de telles
insultes a longueur de vie. » (3,10) Alors elle se lance également dans une profonde priére, qui
commence par une louange et une bénédiction du Dieu d’Israél. Elle aussi reste finalement

Page 7



dans la confiance qu’exprime I’attitude de la pricre, tout en confessant la profondeur de son
épreuve : « J'ai déja perdu sept maris : a quoi bon vivre encore ? Et s'il ne te semble pas bon de me
tuer, Seigneur, entends au moins l'insulte qui m’est faite. » (3,15)

Une fois ces deux situations dramatiques exposées, tout le dessein de la Providence va
étre de les résoudre I'une par ’autre. A partir de ces deux problemes, le Seigneur va faire
surgir un dénouement heureux pour tous.

Le vieux Tobit veut envoyer son fils Tobie chercher de I’argent, qu’il avait jadis déposé
chez un ami lointain. Au moment de son départ, il lui donne de nombreuses consignes,
comme un testament spirituel — car Tobit est tout prét a mourir, comme il I’a demandé au
Seigneur. Une consigne importante est celle qui concerne 1’aumone :

« Fais 'aumdne avec les biens qui t'appartiennent. Ne détourne ton visage d’aucun pauvre, et le
visage de Dieu ne se détournera pas de toi. Mon fils, agis suivant ce que tu as: si tu es dans
I'abondance, donne davantage ; mais si tu as peu, donne selon le peu que tu as. Quand tu fais
I'aumone, mon fils, n'aie aucun doute : tu te constitues un beau trésor pour les jours de détresse, car
I'aumébne délivre de la mort et empéche d'aller dans les ténébres. Pour tous ceux qui la pratiquent, elle
est une bonne offrande devant le Dieu Trés-Haut. » (4,7-11) L’importance que Tobit accorde a
I’aumodne dit beaucoup de sa confiance en Dieu. Il ne s’agit pas de donner seulement du
surplus, mais méme du nécessaire. Car celui qui exerce la miséricorde envers son prochain
sait que le Seigneur sera toujours miséricordieux envers lui, il ne manquera jamais de rien.
Quelle que soit notre détresse, il nous est toujours possible de nous pencher sur celle des
autres, et de donner un peu de nous-méme. Cette disposition a I’aumone sera présente jusqu’a
la toute derniére page du livre, ou il sera précisé qu’« aprés avoir retrouve la vue, Tobit vécut dans
I'abondance et fit des aumones. » (14,2)

Le vieux Tobit demande a son fils de se trouver un compagnon de route ; alors entre en
scene I’ange Raphaél, qui se manifeste sous forme humaine. C’est lui qui avait porté la priere
de Tobit et de Sarra auprés du Seigneur ; ¢’est lui qui sera chargé de conduire les événements
selon le Dessein de Dieu. En saluant le vieux Tobit, Raphaél lui dit : « Confiance ! Dieu est tout
prés de te guérir, confiance ! » (5,10) Dans certaines traductions, on lit plutot « courage » que
« confiance », mais c’est bien ce méme terme, en grec, que Jésus emploiera dans 1’évangile. Et
il s’agit davantage de la confiance, parce que 1’enjeu porte sur la parole de Dieu, et sur Ses
promesses.

Sur le chemin, Raphaél demande au jeune Tobie d’attraper un poisson, et il lui donne
alors des recettes étonnantes. Le fiel, le cceur et le foie du poisson ont des vertus médicinales,
qui délivreront a la fois Tobit et Sarra : dans une lecture mystique, on a bien stir vu dans ce
poisson le symbole du Christ-Sauveur, au travers de I’acronyme grec ICHTUS — Jésus Christ
Fils de Dieu Sauveur. Mais pour I’instant, Raphaél fait appel a la confiance de Tobie,
concernant les vertus du poisson : et cette confiance s’avérera cruciale pour la suite.

Peu apres, Raphaél invite Tobie a faire étape chez le pére de Sarra, qui est membre de sa
propre famille. Il se trouve que Tobie est 1également celui qui peut prétendre a épouser Sarra
—1il n’y a donc pas beaucoup d’hésitation a décider de ce mariage, en théorie, méme s’il y a
une grande crainte que Tobie ne soit tué¢ par le démon, comme les précédents prétendants de
la jeune fille. Raphaél invite encore une fois Tobie a la confiance : « Ne tinquiéte pas au sujet

Page 8



de ce démon et prends Sarra comme épouse. Car je sais que cette nuit méme elle te sera accordée.
N'aie pas peur, car c'est a toi quelle a été destinée depuis toujours, et c’est toi qui la sauveras. Ne
tinquiéte pas. » (6,16.18)

Cette confiance n’est pas partagée par tous. La meére de Sara parait confiante, et
I’encourage par de beaux souhaits : « Confiance, ma fille ! Que le Seigneur du ciel change ta
douleur en joie ! Confiance, ma fille ! » (7,17) Mais le pére de Sara, derriére une confiance de
facade, craint que Tobie ne soit également tué, au point qu’il demande a ses serviteurs de
creuser une tombe par avance. Ironie du sort, le vieux Tobit avait pris beaucoup de risques
pour enterrer des morts, le pere de Sarra, quant a lui, prépare une tombe pour ne prendre
aucun risque — et cette tombe s’avérera inutile. Car grace aux consignes données par Raphaél,
le démon s’est enfui pour toujours. Tobie et Sarra, avant de s’unir, font une belle priere, pour
dire leur action de grace et leur confiance au Seigneur.

Apres ce premier dénouement heureux, tous sont évidemment dans la joie, et le pere de
Sarra leur legue de nombreux biens. Il achéve ce don par cette formulation, dont on voit
maintenant qu’elle est réguliére tout au long de ce livre : « Confiance, mon enfant ! Je suis ton
pére et Edna est ta mére. Nous sommes auprés de toi et de ta sceur, nous le sommes dés maintenant
et pour toujours. Confiance, mon enfant ! » (8,21) Cette exhortation a la confiance est comme une
marque de ce petit livre de Tobie ; et elle rejoint notre réalité humaine, car nous avons
toujours besoin d’€tre encouragés sur notre chemin. Tant notre confiance les uns dans les
autres, que notre confiance en Dieu, sont des exercices difficiles — ¢’est pourquoi nous avons
besoin qu’on nous encourage, et toute parole dans ce sens est la bienvenue.

Pendant 1’absence du fils Tobie, ses parents connaissent des variations dans leur
confiance et leur espérance. Dans ce couple, ce n’est pas le pére qui doute, mais la mere de
Tobie qui atteint le désespoir. Elle se disait : « « Mon enfant a péri ; il n’est plus au nombre des
vivants. » Elle se mettait a pleurer et a se lamenter sur son fils. » (10,4)

Apres avoir envoy¢é Raphaél chercher I’argent en dépot, Tobie et son épouse reviennent
vers sa famille d’origine. Le vieux Tobit et son épouse sont bien slir comblés de joie. Selon
les indications de Raphaél, « Tobie alla vers [son pére], le fiel du poisson a la main. Il lui souffla dans
les yeux, le saisit et lui dit : « Confiance, pére ! » Puis il lui appliqua le remede » (11,11). Alors arrive
cette nouvelle joie, lorsque le vieux Tobit retrouve la vue. « Ce jour-la fut un jour de joie pour
tous les Juifs qui habitaient Ninive. » (11,17) La confiance que les uns et les autres avaient placé
en Dieu est récompensée — la possédée est libérée, I’aveugle est guéri, et par-dessus le marché
la Providence utilise tout cela pour fonder une nouvelle famille dans la joie.

Une fois sa mission achevée, I’ange Raphaél dévoile son identité a Tobie et a son pere, et
les invite a I’action de grace. Au passage, il fait a nouveau une ¢loge de 1’aumone — et les
encourage a rester toujours dans cette confiance au Seigneur qui vient d’étre couronnée par la
joie. L’ange une fois disparu, le vieux Tobit entre dans la louange — et improvise ce cantique
que la Liturgie des Heures nous fait chanter, en deux parties — aux laudes du mardi de la 1%
semaine, et aux laudes du vendredi de la 4°™ semaine. « Béni soit Dieu, le Vivant, a jamais ! Béni
soit son régne ! C'est lui qui chétie et prend pitié, qui fait descendre aux profondeurs des enfers et retire
de la grande perdition : nul n’échappe a sa main. » (13,1-2)

Page 9



Apres cette aventure, cette famille peut témoigner de la Providence divine, qui conduit
les choses avec bonté et avec justice. Et a la fin du livre, la perspective s’¢élargit & nouveau sur
I’histoire du peuple d’Isra€l, dont la famille de Tobit n’est qu'une petite partie. Avant de
mourir, le vieux Tobit demande a Tobie de quitter Ninive, a cause des prophéties du
Seigneur : et de fait cette ville sera bientdt ruinée, comme par une punition divine. « Nos fréres
qui habitent sur la terre d’Isra€l seront tous disséminés et emmenés en exil loin de ce bon pays. Tout le
pays d’Israél deviendra un désert, Samarie et Jérusalem seront un désert, et la Maison de Dieu sera
livrée a la désolation et a l'incendie, jusqu’au temps fixé. Mais Dieu les prendra de nouveau en pitié, [...]
ils reviendront alors tous de leur captivité, ils reconstruiront Jérusalem magnifiquement, et la Maison de
Dieu y sera rebatie, comme I'ont annonce les prophetes d'lsraél. » (14,4-5)

Il est beau de voir que le regard de Tobit ne s’arréte pas sur son histoire personnelle, il
reste toujours ouvert sur la grande aventure du Peuple de Dieu. C’est au coeur de cette
confiance dans le Seigneur, Dieu d’Israél, qu’il a trouvé I’énergie pour renouveler sa propre
confiance, malgré les épreuves.

De méme pour nous, pour raviver notre foi et notre confiance au Seigneur, dans le
concret de notre quotidien, nous pouvons nous appuyer sur la foi de I’Eglise, sur la
communauté qui nous entoure. Notre famille de croyants nous rappelle la présence concrete
du Christ parmi nous, qui transfigure nos épreuves.

Les ¢éléments de réflexion que nous donne 1’ Ancien Testament sont bien slir importants,
il nous est méme essentiel de chanter chaque jour ces psaumes qui ravivent notre confiance.
Mais dans les épreuves, face au mystere de la souffrance, en particulier de la souffrance
injuste, la réponse complete de Dieu n’est venue que dans la Croix du Christ. Alors toute
épreuve apparait comme un chemin d’union a Lui, pleinement porteuse de sens, et fructueuse
des cette vie. En Jésus et par Jésus seulement, la souffrance devient une étape importante et
vraiment digne de I’aventure humaine.

Nous n’attendons pas forcément que tous nos soucis se résolvent ici-bas ; 1’espérance
nous garde dans la perspective de I’éternité bienheureuse, et I’amour du Christ nous permet
de porter notre croix, aussi longtemps qu’il le faudra encore, avec patience et dans la joie.
« Dans le monde, vous avez a souffrir, mais ayez confiance ! Moi, je suis vainqueur du monde. »
(Jn 16,33)

En ces jours de Caréme qui nous conduisent vers le grand mystére de la Passion du
Christ, motivons donc notre confiance. Notre bon Seigneur nous conduit toujours, avec force
et avec sagesse. Sa Providence ne nous fait jamais défaut. Avangons donc vers la joie qu’ll a
promise a tous ceux qui souffrent pour Lui, cette joie que le monde ne connait pas, et que nul
ne pourra nous ravir. Amen.

Ave Maria.

Page 10



