+

Journée de récollection pour la communauté de Notre-Dame
30 septembre 2016

« Joie et Providence, dans I’Année de la Miséricorde »
Deux méditations, dans le prolongement de la retraite sur « La joie »

Fr. M.-Théophane Lavens, o.c.s.o.

I La joie dans le dessein de la Providence

Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Ce que nous avons vu et entendu, nous vous I'annongons a vous aussi, pour que, vous aussi,
VOUS Soyez en communion avec nous. Et nous écrivons cela, afin que notre joie soit parfaite. » (1 Jn
1,3-4)

Il y a déja trois mois que nous avons vécu ensemble une petite retraite, sur le theme de la
joie. Peut-étre avez-vous eu envie de relire et méditer le parcours que je vous avais propos¢ ;
j’espére en tout cas que vous avez gardé 1’une ou I’autre lumicre, sur ce grand mystére qui
veut éclairer toute notre vie chrétienne. On m’a demandé de vous adresser a nouveau
quelques mots aujourd’hui ; j’aimerais situer ces méditations dans la continuation de cette
retraite passée, et dans la perspective de cette année jubilaire de la Miséricorde qui touche
bientot a sa fin.

Nous avons essay€ de comprendre ce qu’était la joie, et la joie chrétienne en particulier,
dans les différentes formes qu’elle prend dans notre vie. Ce matin, j’aimerais regarder tous
ces aspects de plus haut, en méditant avec vous sur la divine Providence. Notion qui est
¢videmment chere a votre Congrégation, et certainement a chacune de vous personnellement.

Nous avons évoqué cette joie éternelle, incréée, qu’est 1’Esprit-Saint. La personne divine
de ’Esprit Saint est cette joie du Pére qui Se donne en engendrant le Fils, et cette joie du Fils
qui Se rend en action de grace au Pere. La grace de la foi nous donne de sentir quelque chose
de ce mystere de communion dans ’amour, mais notre esprit se trouve finalement bien
désargonné face a la vie intime de Dieu. Nous avons du mal a concevoir ce que peut étre
I’éternité. Notre nature humaine nous ancre profondément dans le temps, et notre imagination
doit faire des efforts extraordinaires pour concevoir quelque chose qui existe hors du temps.

Notre joie a nous, elle est d’abord concreétement liée a notre histoire, a des événements.
Elle est un mouvement du cceur et de I’esprit, que nous golitons d’autant plus que nous ne la
cherchons pas pour elle-méme. Cette joie qui est comme une petite explosion intérieure, nous
donne I’espérance d’une joie infinie, qui prolongerait sans fin ce mouvement — et c’est ainsi
que nous pouvons imaginer la joie du Ciel, comme une joie dynamique, toujours
grandissante. Vue sous cet angle, 1’éternité ne nous fait plus peur, aucune possibilité¢ d’ennui
n’y trouve sa place.

Nous sommes des étres ancrés dans une histoire, et la Révélation chrétienne 1’est tout
autant. La notion d’histoire est fondamentale dans notre conception de la Révélation. Et cela
est tres particulier, dans le floriléege des religions du monde. La plupart assemblent une forme
de sagesse avec des croyances diverses, sur le monde, sur la divinité — des croyances qui ne
sont en rien liées a la vie de la personne qui y croit, des croyances qui existeraient sans elle.

Page 1



Méme I’athéisme, dans ce sens, est une religion qui ignore I’histoire individuelle. Seule la
Révélation judéo-chrétienne est marquée par ce souci de I’histoire, elle révele un long drame
dont nous sommes tous partie prenante.

Pour réfléchir sur cette dimension trés étonnante de la Révélation, nous pouvons méditer
sur cette capacité que nous avons nous-méme a inventer des histoires. Notre conscience, qui
nous permet de regarder notre vie comme une histoire, nous permet aussi d’appliquer notre
imagination a créer des histoires fictives. C’est 1a le propre de ’homme, cette faculté¢ de
penser en réfléchissant — non seulement comme une réflexion intellectuelle, mais aussi de
réfléchir comme un miroir, en dessinant, en décrivant, en écrivant. Notre imagination est
capable de concevoir une histoire, de la raconter, de créer méme tout un monde. Dans ces
lignes, je me référe implicitement a quelques écrivains anglais du XX siécle, Chesterton,
Tolkien, Lewis, qui sont en grande parenté spirituelle, et qui ont beaucoup réfléchi sur ce
théme. Tolkien en particulier parle du travail de 1’écrivain comme d’une sous-création, la
mettant en lien avec I’ceuvre de création de Dieu. Dieu seul crée ; & Son imitation, 1’artiste
sous-crée un monde avec une consistance propre, qui a des analogies avec le monde que nous
connaissons — ce qui nous permet de le comprendre facilement — , mais qui peut aussi avoir
des grandes différences.

L’activité de I’écrivain peut ainsi nous éclairer sur le rapport de Dieu avec le monde, et
cela nous est bien utile. La notion de Création a presque disparu dans la pensée actuelle, et est
trop discrete méme dans la théologie contemporaine — comme le cardinal Ratzinger le faisait
remarquer il y a déja quelques dizaines d’années. C’est pourtant le premier article de notre
Credo. Notre civilisation est soutenue par un discours scientifique qui explique tout, et par
une technicité qui peut presque tout modeler ou remodeler, au point de grignoter notre foi au
Créateur sans que nous ne nous en rendions compte. A force de nous prendre pour des petits
dieux bricoleurs, nous oublions qu’il y a un vrai Dieu, qui a tout fait de rien, et qui soutient
tous les étres dans leur existence. Une réflexion sur la Création, a partir de I’exemple de
I’écrivain nous permet donc de remettre quelques idées en place.

Les progres de la médecine ont permis de beaucoup diminuer les douleurs des hommes,
et c’est un bien : mais du coup, face au grand mystére de la souffrance, nous nous demandons
parfois pourquoi Dieu a fait un monde qui tourne si mal. Sous-entendu : si nous étions Dieu,
les choses iraient autrement. Mais nous oublions que notre monde est précisément un monde
ou les choses ne fonctionnent pas comme Dieu I’a voulu ; le monde qu’ll a voulu, au
commencement, ¢était sans souffrance pour ’homme. Le péché a modifié notre relation a
Dieu, mais aussi notre relation a nous-méme, et au monde, désormais marqué par la
souffrance. Est-il possible qu’un monde déchu comprenne moins ou pas de souffrance du
tout ? Un tel monde pourrait-il tenir logiquement ? Nous n’en savons strictement rien, méme
si la foi nous permet de penser que si un tel monde é€tait possible, Dieu ’aurait fait ainsi. Car
quand nous disons que Dieu est tout-puissant, nous ne pensons pas qu’il puisse faire
‘n’importe quoi’ : un monde, quel qu’il soit, doit conserver une logique. Un carré ne peut pas
étre en méme temps un cercle. Si on dit que I’homme est libre, il faut que ses actes aient des
conséquences qu’il assume ; si on attend que Dieu corrige toutes les conséquences, cela
réduirait finalement a néant la libert¢ de ’homme. Dans n’importe quel monde, il y a des
limites, un cadre, sinon il ne peut y avoir de cohérence, sinon il n’est pas intelligible, on ne le
comprendrait pas.

Page 2



Il existe des ceuvres contemporaines, des livres ou des films, ou les choses paraissent
illogiques, proprement surréalistes — on peut dire qu’elles magnifient la grande imagination
de ’homme, mais elles n’aident pas bien a comprendre la réalité de notre monde. Les ceuvres
qui peuvent vraiment nous aider a percevoir la richesse de la Création, sont plutot les histoires
pour enfant, les contes de fée. Pas parce qu’elles sont simples ou simplistes, mais parce que
les enfants percoivent la réalité¢ d’'une maniere fraiche et naturelle, qui leur permet de toucher
trés spontanément les réalités de la foi. « Laissez les enfants, ne les empéchez pas de venir a moi,
car le royaume des Cieux est a ceux qui leur ressemblent. » Ce n’est pas pour rien que Jésus nous
invite a aller dans cette direction, a redevenir des enfants — du moins pour ce qui concerne
notre simplicité de cceur, notre disposition a entrer dans la joie qu’ll nous promet.

S’il y a une chose que les contes pour enfants veulent apporter, ¢’est la joie. Une joie qui
apparait toujours dans un contraste. Il y a souvent une situation d’équilibre au début de
I’histoire, qui subit nombre de bouleversements, de complications. Arrivent les épreuves, les
drames, les catastrophes. L’art de 1’écrivain est de conduire I’histoire a un heureux
dénouement, qui provoque dans le cceur du lecteur un ¢élan de joie. Tolkien appelle ce grand
dénouement une « eu-catastrophe » — une catastrophe inversée, si on veut. Le préfixe grec eu
signifie heureux, joyeux, c’est le méme préfixe qui commence le mot évangile — eu-aggelion
en grec — , qui veut justement dire bonne nouvelle, joyeuse annonce. L’eu-catastrophe est
donc I’inverse de la catastrophe, elle est ce dénouement inattendu et profond qui nous
connecte a la source de la joie. Plus la catastrophe avait conduit le lecteur dans 1’angoisse et
la peur, plus la joie de I’eu-catastrophe est grande. Un tel surgissement de joie peut méme
conduire aux larmes.

Avec ce regard de 1’écrivain, il est possible de voir dans I’Histoire Sainte elle-méme un
grand conte. Tolkien explique que la naissance de Jésus, le chant du Gloria par les anges, est
I’eu-catastrophe de 1’histoire du Peuple Juif: le Messie comble de joie, par sa venue, la
longue attente de tout un peuple ; la Résurrection du Christ, 1’alléluia pascal, est I’eu-
catastrophe de la vie de Jésus, et finalement de I’histoire de I’humanité entiere. La Bible, et
spécialement les Evangiles, ressemblent a un mythe, parce qu’ils racontent des histoires : et
en tant qu’ceuvre purement littéraire, on peut les traiter comme un mythe. Il y a des auteurs
humains, bien stir. Mais ces écrits ont ceci d’unique : c’est qu’ils ont un autre Auteur, avec un
grand A, qui a la puissance de faire correspondre ces histoires a 1’histoire réelle. Dieu est
Créateur avec un grand C ; ce qu’ll écrit, ce qu’ll décrit prend vie.

Ces réflexions sur la maniere dont la joie prend place dans les contes peuvent nous
¢clairer sur la maniére dont le Seigneur la fait entrer dans notre histoire. Il y a bien siir des
différences, Dieu n’écrit pas notre histoire comme nous écrivons nos romans : a la différence
des personnages de nos contes, nous sommes créés vraiment libres. Dieu a une connaissance
parfaite de tous nos actes, passés et futurs — comme pour 1’écrivain, ils sont tous déja écrits
dans Son livre. Mais ils n’ont pas été déterminés par Lui seul. Nous pouvons tenir ensemble,
dans la foi, cette énorme responsabilité que constitue notre liberté, et le fait que Dieu écrit, au
travers de notre vie, et de nos vies entremélées, une grande histoire qui révele et manifeste
Son Projet d’amour. Tel est le sens que nous donnons au beau mot de Providence. « La
Providence, c’est I’amour qui regarde », ai-je souvent entendu au sein de votre Congrégation.
Oui, c’est Dieu qui nous regarde, dans la pleine conscience de Son projet d’amour pour nous,
et qui remplit notre cceur d’espérance en cette joie a laquelle Il nous appelle.

Page 3



Nous avons I’'immense grace de connaitre et d’aimer Celui qui écrit notre histoire — et
qui écrit droit avec des lignes courbes, disons-nous parfois justement. Les bribes de nos
expériences sont des courbes, parfois méme des ratures, mais Sa Providence fait entrer tout
cela dans le récit de Sa bonté et de Sa miséricorde. Notre espérance ne vaut pas que pour
nous, les croyants, elle englobe aussi ceux qui ne sont pas encore dans la foi, ceux qui
avancent a tatons dans cette vie. Il y a une espérance pour le salut de tous nos fréres humains,
car tous sont concernés par I’Histoire Sainte. Tous sont appelés a connaitre la joie de la
miséricorde, cette joie d’étre relevé, pardonné, accueilli par notre Pére plein de tendresse.
Tous sont appelés a connaitre quelque chose de la joie parfaite, la joie dans la croix. Non que
tous y parviennent, car il faut certainement connaitre le mystére de Jésus pour entrer
consciemment sur ce chemin ; mais nous pouvons reconnaitre que certaines personnes, face a
la souffrance, a la maladie, parviennent a un détachement et a une sagesse qui n’attendent que
de pouvoir se sublimer dans le mystére pascal.

Il me semble que le mystére de la joie, pour ceux qui ne sont pas encore dans la foi,
permet un espace d’espérance, dans une sorte de pressentiment de la Providence. Il y a bien
des drames humains, des malheurs qui sabordent le moral des personnes, mais n’ont-elles pas
¢galement des moments ou une expérience autre vient frapper a la porte ? Dans la joie d’un
événement heureux, dans chaque petite eu-catastrophe qui vient éclairer leur quotidien, n’y a-
t-il pas I’intuition que cette joie a quelque chose de plus important, qu’elle est quelque chose
finalement de plus réel que toutes les obscurités ? Cette petite lumiere de la joie ne dit-elle
pas, au fond de la conscience, que c’est elle, la finalité normale de I’histoire ? Oui, de droit,
c’est elle qui devrait avoir le dernier mot : voila ce qu’elle nous susurre, et nul ne peut ignorer
sa petite voix. Notre scandale devant le mal vient d’ailleurs de la. Comme nous aimons a lire
des romans, des histoires qui ont une logique, une direction, nous pensons spontanément que
notre propre vie est une histoire, avec cet espoir qu’elle se déroule aussi selon une sorte de
logique. Dans I’éclair de la joie, cet espoir vague n’a-t-il pas un gout de I’espérance, cette
espérance qui nous appelle a faire confiance a notre Créateur ? Tel est peut-étre un chemin
proposé¢ a tous, méme ceux qui sont ¢loignés de la foi, pour préparer leur coeur a la Révélation
de I’Evangile. L’ Auteur de notre histoire n’est pas indifférent a Son ceuvre. Il est bonté et
amour, Il est Créateur et Sauveur, Il est Lui-méme entré dans notre histoire. Sa joie éternelle
est désormais la joie de notre histoire, la joie de la Rédemption dans le mysteére pascal du
Christ.

Pour entrer et demeurer dans cette joie, demandons toujours a I’Esprit-Saint un coeur
d’enfant. Si la Vierge Marie a pu entrer pleinement dans le grand mystére du Salut, c’est
parce qu’elle avait ce cceur d’enfant, plus jeune que le péché. A 1’annonce de I’Ange, sa
perplexité n’a pas été longue ; elle est bien vite entrée dans la joie de la louange, en chantant
son Magnificat, véritable hymne a la Providence. Le mal et le péché ne sont pas niés, ils
trouvent leur place logique avec ces superbes dispersé€s, ces puissants renversés de leurs
trones, ces humbles ¢élevés jusqu’a la joie du Salut. Dans la foi de la Vierge Marie,
collaborons avec courage et avec confiance a la page de I’Histoire Sainte qui nous revient,
soyons les témoins de la bonté divine qui écrit I’histoire de ce monde. Oui, n’ayons pas peur,
n’ayons pas honte de cette espérance chrétienne qui nous comble déja de joie, cette joie que
le monde ne connait pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Ave Maria

Page 4



II Les chemins de la joie

Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Je crois, Seigneur ! Mais viens au secours de mon manque de foi ! » (Mc 9,24)

Cette confession de foi, qui est en méme temps une supplication, nous la faisons
volontiers notre. Car méme si nous avons laissé la foi nous conduire pendant 50, 60 ans, dans
notre chemin de vie religieuse, nous sentons au quotidien le défi de croire vraiment, en
profondeur. La foi est bien sir une grace, un don de Dieu, mais nous percevons que nous
avons ¢également une part d’efforts a fournir: car elle est une relation, ou les deux
protagonistes ont leur place a tenir. Pour que par la foi, nous restions bien connectés a la
source de la joie, il faut qu’elle soit bien vivace, qu’elle se renouvelle de jour en jour. Dans
cette petite méditation, je ne cherche pas des idées originales, mais simplement a nous redire
quelles sont nos armes dans ce combat spirituel qu’est la foi. Cultiver, nourrir sa foi est une
nécessiteé, et nous avons des moyens a portée de main, a portée de cceur.

Pour rester dans la joie du Magnificat, il nous faut d’abord et surtout garder un cceur
d’enfant, comme nous le disions ce matin. Vous avez toutes eu I’occasion de fréquenter des
enfants, plus ou moins jeunes, dans le cadre de votre mission pastorale. Et vous avez pu
vérifier a quel point I’évangile leur parlait parfois d’une manic¢re profonde et spontanée.
Comment retrouver ou rester dans cet esprit d’enfance, qui nous garde dans une relation juste
au Seigneur ? Faut-il lire des contes de fée, pour raviver notre capacité d’émerveillement ? Ce
n’est peut-€tre pas une mauvaise chose — comme la lecture de toute histoire, méme de certains
romans par exemple, qui nous invitent a prendre conscience de la beauté et de la logique
propre de I’histoire humaine. En toute histoire, nous retrouvons le drame du péché et de ses
nombreuses conséquences, nous voyons surtout la grace de la Rédemption en attente. Car
dans la joie de la fin heureuse, de 1’eu-catastrophe, il y a une espérance de la joie finale, la
joie définitive, que la Résurrection du Christ nous a acquise et promise.

Il y a, bien évidemment, une lecture qui est toujours prioritaire : celle du grand roman de
I’Histoire Sainte, et spécialement 1’aventure du Christ. Nous la connaissons par cceur, et
pourtant elle doit a chaque fois nous surprendre, nous émerveiller. Non parce qu’elle est
seulement une belle histoire, mais parce qu’elle est I’histoire vraie, le récit du moment le plus
crucial de I’histoire de I’humanité, ce temps ou Dieu-fait-Homme a foulé le sol de Palestine
pour entrer dans I’histoire qu’ll écrivait.

Il est du coup important, non seulement de rester dans la logique de ce récit, mais de
chercher a comprendre, a vérifier, a tater de nos mains la réalité historique des évangiles. Vos
bibliotheques regorgent certainement d’ouvrages historico-critiques ; il y a a boire et a
manger, tout n’est pas d’égale qualité, mais par exemple la série d’ouvrages de Benoit XVI
sur la vie de Jésus est incontournable. Peut-&tre retrouverez-vous d’anciens livres
d’apologétique — méme si cette discipline n’est plus trés a la mode —, qui viennent apporter
des argumentations pour justifier la pertinence de I’acte de croire. Car il s’agit de nous
convaincre, intellectuellement : nous ne sommes certes pas dans la situation des incroyants,
mis en contact pour la premiere fois avec la doctrine chrétienne ; mais dans la routine de
notre foi, nous avons besoin de nous requestionner perpétuellement, pour vérifier que
I’Evangile est effectivement la seule réponse compléte au grand mystére de la vie. Notre
adhésion a besoin d’étre souvent renouvelée, comme le premier jour ou nous nous sommes
appropriés la foi de notre baptéme.

Page 5



Les Ecritures, parce qu’elles sont a la fois parole humaine et parole divine, méritent
d’étre la nourriture quotidienne de notre foi, et ce n’est pas un hasard si la Liturgie des Heures
est en grande partie biblique. Le but de cette priere est bien slir d’entrer dans la louange
permanente du Seigneur qui Lui est due, et que I’Eglise accomplit au long du jour et de la
nuit. Mais il y a aussi une finalité pour notre vie spirituelle personnelle : elle nous donne
I’occasion de mettre sur nos lévres, et donc de faire descendre dans nos cceurs, cette Parole
inspirée par I’Esprit. Nous ne pouvons pas toujours adhérer pleinement au sens littéral des
psaumes, par exemple, mais nous entrons en communion avec le croyant qui jadis a exprimé
sa pricre, sa plainte, sa demande, nous partageons sa foi, sa confiance dans la proximité et
I’écoute aimante du Seigneur. Par la puissance de cette Parole de Dieu, nous sommes plongés
dans I’Histoire Sainte, nous prenons conscience de la continuation de 1’ccuvre de la
Providence en nous, aujourd’hui. Comme jadis le Seigneur conduisait Isra€l vers Son Salut,
comme jadis Il nous a rejoint dans le Christ, Son Esprit est pleinement avec nous, en nous, et
écrit dans notre vie une page nouvelle de I’Histoire Sainte. Cette simple expérience de
communion est donc source de paix et de joie profonde, et nous habitue a porter un regard de
foi.

Parmi les autres moyens que nous avons pour nourrir et cultiver notre foi, il y a ceux qui
nous ont été¢ donnés par Jésus Lui-méme. Les sacrements occupent une place particuliere et
incomparable. Ils ne touchent pas seulement a D’intelligence, mais également a notre
sensibilité, a notre corpor¢ité. La joie a laquelle nous sommes appelés n’est pas que
spirituelle, intellectuelle, ce n’est pas I’illumination bouddhique, un nirvana qui laisse notre
corps dans ce bas-monde. C’est pour cela que la Providence vient aussi a notre rencontre par
des signes et des réalités matérielles.

L’Eucharistie a la premicre place dans notre vie, avec justice. Car elle n’est pas une
priere comme les autres. Nous ne rejoignons pas seulement le Christ par la pensée, par le
désir, c¢’est Lui qui vient a nous dans toute la force de Son Incarnation. Notre foi en la
présence réelle de Jésus dans 1I’Eucharistie réalise cette promesse que nous lisons dans les
Ecritures : « Je suis avec vous tous les jours, jusqu'a la fin des temps. » Jamais une promesse aussi
forte n’a pu étre tenue par quiconque, dans une telle mesure. Il est vraiment avec nous, aussi
réellement, aussi matériellement qu’ll était proche des Douze, pendant le temps de Son
ministeére. Quoi qu’il nous arrive, quelle que soit méme la profondeur du péché dans lequel
nous sommes entrainés, nous pouvons voir Sa présence, si proche de nous, dans le
Tabernacle. Il peut aujourd’hui nous manifester cette méme simplicité¢ et humilité qui Le
faisait jadis fréquenter les publicains et les pécheurs. La présence eucharistique est vraiment
ce prolongement visible de I’Incarnation, et ce signe que c’est dans notre vie que cette
Incarnation trouve son accomplissement.

La liturgie eucharistique est toute entiére une pricre, faite dans un esprit de foi. La
grande Pricre Eucharistique, qui en est le cceur, est ce moment ou le temps arréte son cours
normal. Nous entrons dans I’Heure du Christ, cette heure avec un grand H, le mystére de Son
Offrande, moment unique dans I’histoire de I’humanité et qui pourtant concerne I’histoire du
genre humain tout entier. La catastrophe la plus profonde et la plus scandaleuse, le martyre du
Fils de ’Homme, nous rejoint dans toute sa force. L’eu-catastrophe la plus extraordinaire, Sa
Résurrection, déferle sur nous dans une puissance plus grande encore. Ce n’est pas nous qui
nous tournons vers le passé, mais la puissance de I’Esprit qui rend actuel ce mystere. Tout ce
que le Christ a vécu a cause de nous, et en notre faveur, nous rejoint et nous touche. Et tout

Page 6



comme la Vierge Marie a pu s’unir pleinement au Seigneur, dans ces événements, par sa
présence physique et spirituelle, nous recevons I’occasion extraordinaire de vivre la méme
proximité. Il y a une différence, certes, de taille : la violence et la noirceur qui ont entouré ces
événements sont désormais, pour nous, remplacés par la tendresse et la douceur des humbles
signes sacramentels. La folie de I’amour du Christ, incompréhensible sur le moment, apparait
dans le caractere paisible de notre célébration comme le sommet de la sagesse et de la bonté
du Seigneur. Alors nous comprenons que la joie éternelle, la communion du Pére et du Fils
dans I’Esprit, ne pouvait s’exprimer dans 1’histoire humaine que par un tel drame, une telle
merveille. Alors la joie de ’offrande du Christ peut se greffer a notre propre offrande, et nous
fait connaitre un avant-goiit de I’eu-catastrophe finale, la joie de la Création renouvelée dans
le Royaume.

Le sacrement du Pardon est ¢galement un moyen qui nous fait entrer plus profondément
dans ce mystere, de maniere complémentaire. Si la forme de ce sacrement a beaucoup évolué
au cours de I’histoire, il reste que le dialogue a toujours été en son cceur. Le pénitent
s’approche du prétre et raconte son histoire, avec son lot d’erreurs et de péchés, en exprimant
son regret et son besoin de miséricorde. Le prétre, par son ministére, ne fait pas qu’effacer
une tache dans le passé, a la maniére d’un lave-linge. Par les paroles de I’absolution, 1’histoire
blessée du pénitent est intégrée dans une histoire plus grande, plus puissante, ce mystere du
Salut par lequel Jésus a pris sur Lui nos péchés. Dans la puissance du mystere pascal, ce
poids mort du péché devient, par combustion peut-on dire, un grand brasier, signe de
I’immense amour du Pére. Notre histoire ne peut pas étre annulée, ou changée : la fleche du
temps nous fait avancer de maniere inexorable, avec I’obligation d’assumer le passé avec
toutes ses imperfections. Par la puissance de la divine miséricorde, cependant, cette histoire
blessée entre dans la pédagogie divine, et nous fait percevoir intimement la bonté infinie du
Pere. Nous avons parlé, au mois de juin, de cette joie particuliere qui nous vient dans
I’expérience de la miséricorde. C’est la joie du fils prodigue, qui rentre a la maison du Pére, et
qui finalement découvre un sens a ses égarements passés : par ce creuset de 1’épreuve, il a
trouvé I’humilité et la pauvreté du cceur, qui lui ont permis de redécouvrir la joie unique et
incomparable d’étre pleinement fils de son peére. Il avait pensé devoir s’¢loigner de son pere
pour trouver le bonheur; il se rend compte que son plus grand bonheur, c’est de vivre
pleinement sa condition de fils dans la maison de son pere. Ce n’est pas un retour vers le
passé, mais un immense bond vers I’avenir, grace a cette blessure de son histoire que la
miséricorde du pere a transfigurée.

« Bienheureuse la faute de 'homme, qui nous a valu un tel Rédempteur. » Par le sacrement du
Pardon, nous entrons dans ce mouvement d’action de grace qui confesse la sagesse et la
puissance de la Providence divine. Le prétre est 1a, auprés de nous, pour extérioriser notre
histoire, et pour reconnaitre avec nous que dans ces événements, précisément, malgré le poids
mort du péché, la main de Dieu a pu nous conduire pour nous faire connaitre la grace du
Salut. Il n’y a pas de péché trop grand, qui ne puisse devenir par la grace du Christ un signe
de Sa puissance. Sa miséricorde est toujours plus grande que notre misere. Il est bon, en cette
Année de la Miséricorde, de vérifier dans le fond de notre cceur si toute notre histoire est bien
passée au crible de cette miséricorde. Il reste peut-étre des blessures, des péchés que nous
avons essay¢ de nous cacher a nous-méme, et qui finalement bloquent notre pleine foi en la
Providence. Il n’y a pas a hésiter a en parler, pour les inclure explicitement dans le Sacrement

Page 7



du Pardon, afin que nous trouvions la plénitude de la joie, dans cette paix ou la confession de
la Providence nous établit.

En dépassant le cadre de ce Sacrement, nous pouvons aussi nous rendre compte que
toute rencontre fraternelle peut €tre I’occasion d’une telle confession de la Providence. Quand
nous sommes attentifs a 1’histoire de I’autre, nous lui disons, méme sans parole, par cette
seule écoute, que les événements ou les faits qu’elle nous partage ont la dignité d’une
histoire. Et toute histoire, comme je 1’ai laissé entendre ce matin, est finalement marquée par
le désir du mystére de la Rédemption. L’attention et la charit¢ que nous mettons, dans
I’écoute de nos fréres, sont déja dans ce sens une annonce de I’Evangile. C’est une vraie
ceuvre de miséricorde spirituelle, cette rencontre dans laquelle nous confessons ensemble la
Providence, qui ne nous laisse pas passer par n’importe quel chemin sans qu’il y ait de sens,
de finalité. Cette expérience d’écoute a une grande puissance de consolation et
d’encouragement, méme aupres des personnes qui ne sont pas encore dans la foi.

Pour terminer cette petite méditation sur les moyens particuliers qui nous sont donnés,
pour nourrir et conforter notre foi, j’aimerais revenir a la figure de la Bienheureuse Vierge
Marie. Car c’est elle, notre modele dans I’ordre de 1a foi, de la charité et de I’espérance. Si on
se demande comment elle a pu cheminer, au quotidien, dans cette foi et cette action de grace
en la Providence, nous trouvons cette explication trés simple dans ’Ecriture : « Marie retenait
tous les événements et les méditait dans son cceur. » (Lc 2,19.51) Dans cette grace unique de la
proximité de Jésus, était accumulée pour elle la source de toutes les graces. L’aventure de
Jésus, depuis Sa Conception jusqu’a Sa Résurrection, est la source de toute grace pour
I’humanité. De méme qu’Adam nous a transmis une nature humaine analogue a la sienne, le
Christ nous integre dans le monde de la grace, en assumant notre histoire dans la Sienne. Tout
ce qu’ll a vécu était rempli d’amour pour nous et pour le Pére ; tout ce que nous vivons, en
communion avec Lui, peut entrer dans cet immense mouvement d’amour et de miséricorde.

Marie gardait tous les événements dans son cceur, dans la foi que tout avait du sens dans
le grand mystére de la Providence. Avec elle, dans les mysteres du Rosaire, nous gotitons les
événements de la vie de Jésus, pour en recueillir tout I’amour qui y est exprimé. Grace a elle,
nous apprenons a relire notre propre vie comme ce saint Rosaire, un ensemble d’événements,
avec ses catastrophes, ses eu-catastrophes, ou I’amour du Christ s’exprime d’une maniére
unique. Nous rendons grace pour nos mysteres joyeux, ces petites et grandes naissances dans
notre vie spirituelle ou le Seigneur nous a donné la joie de la vie avec Lui, la joie d’une vie
renouvelée par la miséricorde. Nous méditons avec foi ces mysteres lumineux, ou le Christ
agit avec nous, en nous, dans toutes les activités qui font notre vie humaine, remplies de la
joie de notre immense dignité d’enfants de Dieu. Avec humilité, nous accueillons nos
mysteres douloureux, ces épreuves, ces croix, ces ¢checs parfois, par lesquels nous apprenons
le chemin de la joie parfaite, la joie du coeur qui se donne par amour. Nos mysteres glorieux
sont pour demain, pour bientot, mais nous les tenons pour acquis dans la joie de I’espérance :
la Providence nous accompagne, et de joie en joie, nous conduit vers la joie du Ciel ou Marie
regne avec Son Fils, ou le Créateur et les créatures se réjouissent dans un mouvement
d’amour infini et éternel. Que cette espérance ravive toujours en nous le courage et la foi,
jusqu’a ce que nous entrions pleinement dans le mystére de la Joie, cette joie que le monde ne
connait pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Ave Maria.

Page 8



