
+

Petite retraite pour la communauté de Notre-Dame

8-10 juin 2016

Thème : « La joie »

Mercredi soir 16h : Introduction

Jeudi matin 10h15 : I La joie, réalité humaine et réalité divine

soir 16h : II La joie du Jubilé

Vendredi matin 10h15 : III Vers la joie parfaite

soir 17h : Vêpres et Sacrement des Malades

Fr. M.-Théophane Lavens, o.c.s.o.

Abréviations     :
LG Concile Vatican II, Constitution dogmatique Lumen Gentium
GS Concile Vatican II, Constitution pastorale Gaudium et spes
GID Exhortation apostolique Gaudete in Domino, de S.S. Paul VI
MV Bulle d'induction du Jubilé Misericordiae Vultus, de S.S. François
EG Exhortation apostolique Evangelii gaudium, de S.S. François
AL Exhortation apostolique Amoris laetitia, de S.S. François

Page 1



Introduction

Chant du Veni Creator

Bien chères sœurs dans le Christ,

« Je vous dis cela afin que ma joie soit en vous, et que votre joie soit parfaite. » (Jn 15,11)
Il  semble  que  quelques  sœurs  parmi  vous  ont  remarqué  que  je  faisais  souvent

référence, dans mes homélies, à la joie du Christ, cette joie tellement particulière – une
joie que le monde ne connaît pas, et dont Jésus nous a promis que nul ne pourrait nous la
ravir. On m'a demandé, du coup, de mettre à profit cette petite retraite pour approfondir
avec vous ce sujet ; au milieu de cette année jubilaire où nous entendons beaucoup parler
de miséricorde, cela ne peut pas nous faire de mal de changer un peu de sujet, et de parler
de joie – mais nous n'oublierons pas pour autant la miséricorde, car il y a certainement une
joie dans la miséricorde, qui lui permettra d'entrer dans notre sujet. 

Une homélie est, par définition, une intervention ponctuelle, liée à la liturgie du jour ;
c'est  un  tout  autre  exercice  auquel  on  m'invite,  au  travers  de  cette  petite  série
d'interventions, exercice auquel je ne suis pas du tout habitué. Il y aurait tant à dire autour
du thème de la  joie ;  la  liturgie  nous a fait  entendre les  Béatitudes au début de cette
semaine,  et  elles  pourraient  à  elles  seules  remplir  une  retraite  de  huit  jours.  Mais  je
souhaite prendre un tout autre chemin, car nous n'aurons que trois petites rencontres, que
je  veux cibler  de manière assez précise pour qu'elles  nous permettent  d'entrer  dans le
mystère de la joie, en espérant que cela ne soit pas trop intellectuel ou abstrait. Car l'une
des caractéristiques de la joie de l'évangile, c'est qu'elle est accessible à tous. « Jésus exulta
de joie [dans] l’Esprit Saint, et il dit : 'Père, Seigneur du ciel et de la terre, je proclame ta louange :
ce que tu as caché aux sages et aux savants, tu l’as révélé aux tout-petits.' » (Lc 10,21) Si vous
avez des difficultés à comprendre – ou à entendre –, sachez déjà que vous trouverez à
votre disposition tous les textes par écrit.

La joie est très présente dans la prédication récente de nos pasteurs – peut-être parce
que le monde d'aujourd'hui en a tellement besoin. Les deux exhortations apostoliques du
pape François ont dans leur intitulé même le mot de joie : Evangelii gaudium, « La joie de
l'évangile », et Amoris laetitia, « La joie de l'amour » ; les deux termes latins, gaudium et
laetitia  ne sont pas identiques, mais ils désignent finalement la même réalité, la joie. On
remarque  d'ailleurs  que  ces  deux  termes  désignent,  dans  la  liturgie,  deux  dimanches
marqués spécialement par la joie : les dimanches de Gaudete, en Avent, et de Laetare, en
Carême, les deux dimanches 'roses' au milieu de ces temps de pénitence 'violets'. La joie
est donc fortement exprimée dans la présentation de l'évangile, telle que la souhaite notre
saint Père actuel.  Evangelii gaudium commence ainsi : « La joie de l’Évangile remplit le
cœur et toute la vie de ceux qui rencontrent Jésus. Ceux qui se laissent sauver par lui sont
libérés du péché, de la tristesse, du vide intérieur, de l’isolement. Avec Jésus Christ la joie
naît et renaît toujours. » (EG 1)

Page 2



Le pape François n'est pas le premier à avoir écrit sur la joie ; je ne vais pas vous
accabler  de  citations  et  de  références,  mais  il  y  a  une  exhortation  apostolique  du
bienheureux Paul VI qui m'a marqué, et que je citerai abondamment – notre saint Père l'a
lui-même plusieurs fois citée. Elle s'appelle Gaudete in Domino – « Réjouissez-vous dans
le Seigneur », l'invitation que nous entendons au 3ème dimanche d'Avent – ; elle a pour sujet
spécifique « la joie chrétienne », et a été donnée en la fête de la Pentecôte de l'année du
jubilé de la Rédemption, en 1975.

Le pape Benoît XVI a lui aussi parlé de la joie,  avec toute la profondeur de son
approche  de  théologien.  C'est  par  lui  d'ailleurs  que  j'ai  personnellement  pu  sentir
l'importance de ce thème, et l'assimiler au travers de mon expérience de foi. Il ne s'agit pas
ici de raconter ma vocation, mais au sein de ma vie religieuse, de ma vie de moine, c'est
pour devenir un « serviteur de la joie » de mes frères que j'ai accepté un appel au ministère
ordonné. Et c'est peut-être pour cela que dans mon enseignement, par les homélies,  je
cherche toujours à conduire les fidèles vers la joie. Au jour de l'inauguration solennelle de
son pontificat, Benoît XVI disait dans son homélie : « Il n’y a rien de plus beau que d’être
rejoints,  surpris  par  l’Évangile,  par  le  Christ.  Il  n’y  a  rien  de  plus  beau  que  de  le
connaître et de communiquer aux autres l’amitié avec lui. La tâche du pasteur, du pêcheur
d’hommes, peut souvent apparaître pénible. Mais elle est belle et grande, parce qu’en
définitive elle est  un service rendu à la joie, à la joie de Dieu qui veut faire son entrée
dans le monde. » (homélie du 24.04.2005)

Oui, la joie de Dieu veut faire son entrée dans le monde, et c'est en nous, en nos
cœurs, par notre foi, qu'elle peut en ces jours pénétrer un peu davantage dans ce pauvre
monde, tellement triste et désolé. Pour vous inviter à entrer dans cette retraite, on m'a dit
qu'il était opportun de vous proposer un texte à méditer dans le secret de votre chambre. Je
vous suggère donc de relire, d'ici demain, le chapitre 15 de l'évangile de saint Jean. Pour
bien faire, vous pourriez même élargir aux chapitres précédents et suivants – cet ensemble
des chapitres 13 à 17 constitue à mes yeux le trésor de la foi, le testament qui contient tout
ce  que Jésus veut  nous  donner.  Mais  pour  demain,  le  chapitre  central,  le  chapitre  15
suffira. Il nous permettra d'entrer dans la première méditation que je vous proposerai, et
que j'ai intitulée « la joie, réalité humaine et réalité divine ». En gros, qu'est-ce que la
joie ? Pourquoi cela nous intéresse-t-il tant, qu'est-ce que Jésus veut dire quand Il nous
parle de la joie ? Dans l'après-midi, la seconde méditation sera orientée sur la joie, dans le
cadre de cette année jubilaire. Vendredi matin, la 3ème méditation voudra nous conduire
vers  la  « joie  parfaite »,  et  nous  préparer  à  recevoir  l'après-midi  le  sacrement  des
Malades.

Nous sommes entrés dans cette retraite en invoquant l'Esprit-Saint : c'est à Lui que
nous  nous  confions  totalement,  accompagnés  par  la  Vierge  Marie.  Elle  s'est  laissée
totalement pétrir par cet Esprit : qu'elle nous aide à l'accueillir dans un cœur toujours plus
large et confiant, pour que nous ressentions toujours plus profondément la joie du Christ,
cette joie que le monde ne connaît pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Ave Maria.

Page 3



I La joie, réalité humaine et réalité divine

Bien chères sœurs dans le Christ,

« Votre cœur se réjouira ; et votre joie, personne ne vous l’enlèvera. » 
En promettant la joie à Ses disciples, Jésus parle de quelque chose de connu de tous.

La joie est une réalité profondément humaine, présente dans la vie de chacun –  tous n'ont
pas les mêmes expériences vis-à-vis de la joie, mais chacun peut au moins en ressentir le
désir,  l'aspiration.  Mais  d'abord,  comment  pourrait-on  définir  la  joie ?  Paul  VI  nous
explique :  « En  s'éveillant  au  monde,  l'homme  éprouve  […]  le  désir  d'y  trouver  son
accomplissement et  son bonheur. Il  y a,  comme chacun sait,  plusieurs degrés dans ce
« bonheur ». Son expression la plus noble est la joie ou « bonheur » au sens strict, lorsque
l'homme,  au  niveau  de  ses  facultés  supérieures,  trouve  sa  satisfaction  dans  la
possession d'un bien connu et aimé. Ainsi l'homme éprouve la joie lorsqu'il se trouve en
harmonie avec la nature, et surtout dans la rencontre, le partage, la communion avec
autrui. » (GID I) La joie est donc un peu partout : elle est finalement proche de ce plaisir
que l'on ressent, lorsque l'on reçoit ou qu'on vit quelque chose qui nous touche au niveau
spirituel. Elle est pour ainsi dire un atome de bonheur, ce bonheur que nous cherchons tous
à connaître, de la manière la plus durable possible – et c'est d'ailleurs pour cela que la
promesse de Jésus est si alléchante, d'une joie que nul ne pourrait nous ravir.

La joie est d'abord dans notre vie naturelle : et c'est bien pour cela que notre saint
Père a commencé par elle sa dernière exhortation apostolique – « La joie de l'amour qui
est vécu dans les familles est aussi la joie de l’Église. » (AL 1) Cette phrase concernant la
vie de la famille est d'ailleurs une application d'un grand principe énoncé lors du Concile
Vatican II :  « Les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des hommes de ce
temps, […] sont aussi les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des disciples du
Christ, et il n’est rien de vraiment humain qui ne trouve écho dans leur cœur. » (GS 1) En
promettant un certain bonheur à Ses disciples, Jésus ne pouvait donc pas faire moins que
de leur promettre une joie, une certaine forme de joie qu'ils pourraient identifier comme
telle, à partir de leur expérience humaine.

Il faut cependant signaler que la joie humaine, qui peut se présenter sous des formes
infinies, n'est pas toujours conjointe à la bonté. Voilà une des conséquences du péché qui
a blessé ce monde : on peut parfois trouver sa joie dans des choses mauvaises, malsaines,
ou on peut dévier  vers le  mal  en cherchant absolument à assouvir une soif  de plaisir.
Même les évangiles sont conscients de cette ambiguïté de la joie : les grand-prêtres se
réjouissent, quand Judas propose de leur livrer Jésus, Hérode se réjouit lorsque Pilate lui
envoie Jésus. Derrière ces petites joies, nous voyons la griffe du démon, et il ne s'agira
donc jamais pour nous de faire de la joie humaine un critère absolu de vérité ou de bonté.

Car  la  joie,  même  simplement  humaine,  doit  trouver  sa  vraie  source  dans la  vie
spirituelle.  « La joie,  [la  vraie  joie]  vient  d'ailleurs.  Elle  est  spirituelle.  [Dans notre
société,] l'argent, le confort, l'hygiène, la sécurité matérielle ne manquent souvent pas ; et
pourtant  l'ennui,  la  morosité,  la  tristesse  demeurent  malheureusement  le  lot  de
beaucoup. » Car c'est finalement dans la foi que se révèle la source de joie ultime. Paul VI
nous disait que l'homme trouve la joie dans la possession d'un bien connu et aimé. « A plus
forte raison, » poursuit-il, « [l'homme] connaît-il [donc] la joie ou le bonheur spirituel

Page 4



lorsque son esprit entre en possession de Dieu, connu et aimé comme le bien suprême et
immuable. » Car c'est là notre vocation, notre finalité que Jésus nous a révélée : de vivre
en  communion avec Dieu.  Et  la  cause  de  la  tristesse  de  notre  monde  est  bien  dans
l'ignorance de cette réalité de foi.

Le pape François nous dit : « La joie ne se vit pas de la même façon à toutes les
étapes et dans toutes les circonstances de la vie, parfois très dure. Elle s’adapte et se
transforme, et elle demeure toujours au moins comme un rayon de lumière qui naît de la
certitude personnelle d’être infiniment aimé, au-delà de tout. » (EG 6) Oui, c'est dans cette
certitude d'être infiniment aimé, et donc dans l'espérance d'aimer un jour pleinement Celui
qui nous aime infiniment, que se trouve le bonheur sûr, stable, qui fait la condition du
chrétien. Et cette conviction d'être aimé de Dieu, elle nous vient de tout l’Évangile, du
message et de personne de Jésus.

Dans Sa Passion et Sa croix, Jésus a attesté de quel amour le Père nous aimait. Mais il
y a bien plus : par la foi, Jésus nous permet d'entrer dans Sa propre vie, de partager Sa
propre filiation. « Demeurez en moi, comme moi en vous. » (Jn 15,4) Jésus est le Fils unique,
le Bien-aimé du Père. Et du coup, l'amour que le Père nous porte désormais se fonde dans
l'amour qui lie le Père et le Fils unique.

Paul VI nous explique : « Par essence, la joie chrétienne est participation spirituelle
à la joie insondable, conjointement divine et humaine, qui est au cœur de Jésus-Christ
glorifié. » (GID II) Nous participons à la joie de Jésus, rien de moins que cela ! « Mais il
importe ici de bien saisir le secret de la joie insondable qui habite Jésus, et qui lui est
propre. C'est surtout l'Évangile de saint Jean qui en soulève le voile, en nous livrant les
paroles intimes du Fils de Dieu fait homme. Si Jésus rayonne une telle paix, une telle
assurance, une telle allégresse, une telle disponibilité, c'est à cause de l'amour ineffable
dont il se sait aimé de son Père. Lors de son baptême sur les bords du Jourdain, cet
amour, présent dès le premier instant de son Incarnation, est manifesté : « Tu es mon Fils
bien-aimé ; tu as toute ma faveur ».(Lc 3,22) Cette certitude est inséparable de la conscience
de Jésus. C'est une Présence qui ne le laisse jamais seul.(Jn 16,32) C'est une connaissance
intime qui  le  comble :  « Le  Père  me connaît  et  je  connais  le  Père ».(Jn  10,15)  C'est  un
échange incessant et total : « Tout ce qui est à moi est à toi, et ce qui est à toi est à moi ».(Jn
17,10) Le Père a remis au Fils le pouvoir de juger, celui de disposer de la vie. C'est une
habitation réciproque : « Je suis dans le Père et le Père est en moi ».(Jn 14,10) En retour, le
Fils rend au Père un amour sans mesure : « J'aime le Père et j'agis comme le Père me l'a
ordonné ».(Jn  14,31)  Il  fait  toujours  ce  qui  plaît  au  Père :  c'est  sa  « nourriture ».(Jn
8,29;4,34) Sa disponibilité va jusqu'au don de sa vie humaine, sa confiance jusqu'à la
certitude de la reprendre : « Si le Père m'aime, c'est que je donne ma vie pour la reprendre ».(Jn
10,17) En ce sens, il se réjouit d'aller au Père. Il ne s'agit pas pour Jésus d'une prise de
conscience éphémère : c'est le retentissement, dans sa conscience d'homme, de l'amour
qu'il connaît depuis toujours comme Dieu au sein du Père : « Tu m'as aimé avant la fondation
du monde ».(Jn 17,24) Il y a là une relation incommunicable d'amour, qui se confond avec
son existence de Fils et qui est le secret de la vie trinitaire : le Père y apparaît comme
celui qui se donne au Fils, sans réserve et sans intermittence, dans un élan de générosité
joyeuse, et le Fils, celui qui se donne de la même façon au Père, avec un élan de gratitude
joyeuse, dans l'Esprit Saint.

Page 5



Et voilà que les disciples, et tous ceux qui croient dans le Christ, sont appelés à
participer à cette joie.  Jésus veut qu'ils  aient  en eux-mêmes sa joie en plénitude : (Jn
17,13) « Je leur ai révélé ton nom et le leur révélerai, pour que l'amour dont tu m'as aimé soit en
eux et moi aussi en eux ». Cette joie de demeurer dans l'amour de Dieu commence dès ici-
bas. » (GID III)

Voilà la source permanente de notre joie : elle est pleine et parfaite, parce qu'elle
trouve sa source en Dieu. La joie caractérise la vie de Dieu Lui-même, le mouvement de
vie trinitaire.  Et l'Esprit-Saint, qui est pour ainsi dire la Personne-don,  incarne la joie
divine, la joie du Père qui se donne en engendrant le Fils, la joie du fils qui se rend en
action de grâce au Père.

C'est donc l'Esprit-Saint qui nous introduit dans cette vie divine – cet Esprit que Jésus
promet à Ses disciples, au soir de la Cène, et par qui se réalise notre union à Lui. Paul Vi
poursuit :« Ainsi l'Esprit [...] est donné à l'Église comme principe inépuisable de sa joie
[...]. Il lui remet en mémoire […] l'enseignement même du Seigneur. Il suscite en elle la
vie divine et l'apostolat. Et le chrétien sait que cet Esprit ne sera jamais éteint au cours de
l'histoire. La source d'espérance manifestée à la Pentecôte ne tarira pas.

L'Esprit qui procède du Père et du Fils, dont il est le vivant amour mutuel, est donc
communiqué désormais au Peuple de l'Alliance nouvelle, et à chaque âme disponible à
son action intime. II fait de nous sa demeure. Avec lui, le cœur de l'homme est habité par
le Père et le Fils.(Jn 14,23) L'Esprit Saint y suscite une prière filiale qui jaillit du tréfonds
de l'âme et s'exprime dans la louange, l'action de grâces, la réparation et la supplication.
Alors nous pouvons goûter  la joie proprement spirituelle, qui est un fruit de l'Esprit
Saint : (Rm 14,17 ; Ga 5,22) cette joie consiste en ce que [notre esprit] trouve le repos et
une intime satisfaction dans la possession du Dieu trinitaire, connu par la foi et aimé
avec  la  charité  qui  vient  de lui.  Une telle  joie  caractérise  dès  lors  toutes  les  vertus
chrétiennes.  Les humbles joies humaines, qui sont  dans nos vies comme les semences
d'une réalité plus haute, sont transfigurées. » (GID III)

Je veux aussi citer Benoît XVI, qui parle ainsi du rapport de l'Esprit-Saint et de la
joie : « L'Esprit-Saint nous donne la joie. Et il est la joie. La joie est le don dans lequel
tous les autres dons sont résumés. Elle est l'expression du bonheur, de l'harmonie avec soi-
même, ce qui ne peut dériver que du fait d'être en harmonie avec Dieu et avec sa création.
Rayonner, être communiquée, fait partie de la nature de la joie. L'esprit missionnaire de
l’Église n'est rien d'autre que l'impulsion à communiquer la joie qui nous a été donnée. »
(S.S. Benoît XVI, discours à la Curie, 22.12.2008)

Cette dernière idée me paraît très importante : « Rayonner, être communiquée, fait
partie de la nature de la joie. » Car elle peut nous aider à soupçonner quelque chose du
grand mystère de la Création. La foi nous dit que c'est tout à fait librement que Dieu a
voulu créer, nous devons même penser qu'Il aurait pu ne rien créer ; et pourtant, du fait que
Dieu est joie éternelle, il y a en même temps cette nécessité interne de la joie, ce désir
éternel, qui fait qu'Il a voulu partager cette joie, partager Sa propre vie à quelque chose,
quelqu'un  d'autre  que  Lui.  Benoît  XVI  nous  a  parlé  de  l'impulsion  missionnaire  de
l’Église, qui vient de la joie qu'elle expérimente : l'acte de création pourrait lui-même être
vu sous cet angle, comme une impulsion qui vient du Cœur de Dieu, qui vient de Sa nature
propre. Oui, Dieu aurait pu ne rien créer… mais Il a mystérieusement désiré, dans Son
éternelle Bonté, nous faire surgir du néant, et nous unir à la vie de Son Fils, par Son Esprit-

Page 6



Saint, pour que nous connaissions la joie, la vraie joie.  Nous sommes fait par la Joie,
nous sommes faits pour la Joie. Et tout en nous devrait, dès ici-bas, témoigner de cette
joie.

« Je vous dis cela afin que ma joie soit en vous, et que votre joie soit parfaite. » (Jn 15,11)
Tout paraît si simple, si évident. Et pourtant, arrivés à ce point, nous pouvons sentir à

quel point notre joie est encore petite, rabougrie, elle est encore bien pâle comparée à la
joie  du  Christ,  à  la  joie  éternelle  de  la  vie  divine.  C'est  que  nous  avons  besoin,
immensément besoin, que l'Esprit-Saint travaille notre cœur et l'unisse au Cœur de Jésus.
Dans notre  quotidien,  pour favoriser  Son œuvre,  il  nous revient  de mettre en acte  les
grandes  vertus  théologales  qu'Il  ne  manque  pas  de  nous  donner :  la  foi,  la  charité  et
l'espérance. 

La foi nous fait voir les choses avec le regard de Dieu. En dehors de la foi, tout ce
que je vous ai dit tombe totalement.C'est par la foi que nous connaissons la Bonté éternelle
de Dieu, Son amour pour Son Fils, Son amour pour nous, dans le Fils ;  du coup, Son
habitation en nous par le Saint-Esprit est source de joie profonde et inamovible. Cette joie
devrait rayonner autour de nous à tout moment – mais elle est parfois ébréchée, voire
ébranlée,  lorsque  notre  foi  est  mise  à  l'épreuve,  ou  plus  simplement  lorsque  nous  la
mettons sous le boisseau. Car, dans notre faiblesse extrême, nous en arrivons parfois à
oublier Dieu, à Le mettre entre parenthèses… Combien l'Esprit nous est nécessaire, pour
raviver en nous la flamme de la foi ! Par la foi, nous pouvons garder au cœur la certitude
que  Dieu  nous  conduit  bien,  malgré  tous  les  aléas.  Parfois,  lorsqu'on  me  demande
comment je vais, à un moment où je ne devrais pas aller très bien, je dis volontairement :
« Tout  va  bien,  Il  est  vraiment  ressuscité ! »  Je  ne  dis  pas  cela  pour  interpeller  mon
interlocuteur, mais surtout pour me convaincre moi-même, pour recentrer ma vision des
choses par un acte de foi. Oui, le Christ est ressuscité, le mal est vaincu, la joie de Dieu a
gagné le combat décisif contre les forces de ce monde. Et cet acte de foi peut garder ou
remettre notre cœur dans une paix profonde, à tout instant, quels que soient les assauts qui
nous bousculent.

L'exercice de la charité est également source de joie.  Lorsque nous agissons avec
bonté envers notre prochain, nous permettons à l'Esprit de nous identifier profondément à
Dieu, source de toute bonté, et de la même manière que le Père Se donne au Fils dans
l'Esprit, nous établissons avec nos frères et sœurs des liens interpersonnels où la joie jaillit
avec force. Le saint Père nous dit : « Les joies les plus intenses de la vie jaillissent quand
on peut donner du bonheur aux autres,  dans une anticipation du Ciel. » (AL 129) Je
reviendrai plus longuement sur la charité dans la 3ème conférence, en évoquant la charité du
Christ dans Sa Passion.

La troisième des vertus théologales, l'espérance, est elle aussi remplie de joie. La joie
la plus fragile, peut-être, parce que notre espérance est parfois mise à mal par un simple
coup de vent. C'est aussi la joie la plus grande, parce qu'elle atteint l'éternité. L'espérance
embrasse, en effet, tous les biens que le Christ nous a promis. Et c'est Lui-même qu'Il nous
a promis, c'est la communion à Lui pour toujours, dans la vie bienheureuse. La joie du
Ciel, en union avec tous les saints qui nous ont précédé, en union avec tous les bons anges,
est déjà nôtre ici-bas par la vertu de l'espérance. « Je vous reverrai, et votre cœur se réjouira ;
et votre joie, personne ne vous l'enlèvera. » (16, 22)

Page 7



« Demandez, et vous recevrez : ainsi votre joie sera parfaite. » (Jn 16,24) « Si vous, qui êtes
mauvais,  vous  savez  donner  de  bonnes  choses  à  vos  enfants,  combien  plus  le  Père  du  ciel
donnera-t-il l’Esprit Saint à ceux qui le lui demandent ! » (Lc 11,13)

Demandons encore et toujours l'Esprit-Saint, Lui qui nous introduit dans la vie de
Dieu, Lui qui nous conduit vers la joie, Lui qui est la joie divine. Et appelons à l'aide tous
ceux qui, au Ciel, vivent déjà dans la joie éternelle. Que la Bienheureuse Vierge Marie,
toute pétrie par l'Esprit-Saint, nous aide à avancer sur le chemin des disciples, le cœur
rempli d'amour, de foi et d'espérance. Qu'elle nous obtienne de connaître, dès ici-bas, la
propre joie du Christ, cette joie que le monde ne connaît pas, et que nul ne pourra nous
ravir. Amen.

Ave Maria

II La joie du Jubilé

Bien chères sœurs dans le Christ,

Parler de la joie du jubilé peut paraître redondant ; c'est le même mot, la même racine
en français. Et pourtant il faut d'abord signaler qu'à l'origine du terme, il y a une traduction
inexacte. Nous savons que l'année jubilaire trouve son fondement biblique dans le jubilé
de  la  loi  mosaïque.  Le  livre  du  Lévitique  explique :« Vous  compterez  sept  semaines
d’années, c’est-à-dire sept fois sept ans, soit quarante-neuf ans. Le septième mois, le dix du mois,
en la fête du Grand Pardon, vous sonnerez du cor pour l’ovation ; ce jour-là, dans tout votre pays,
vous sonnerez du cor. Vous ferez de la cinquantième année une année sainte, et vous proclamerez
la  libération  pour  tous  les  habitants  du  pays.  Ce  sera  pour  vous  le  jubilé :  chacun  de  vous
réintégrera sa propriété, chacun de vous retournera dans son clan. Cette cinquantième année sera
pour vous une année jubilaire : vous ne ferez pas les semailles, vous ne moissonnerez pas le grain
qui aura poussé tout seul, vous ne vendangerez pas la vigne non taillée. Le jubilé sera pour vous
chose sainte, vous mangerez ce qui pousse dans les champs. En cette année jubilaire, chacun de
vous réintégrera sa propriété. » (Lv 25,8-13)

Le mot hébreu yobel que saint Jérôme a transcrit par jubilé (jubileus) désigne peut-
être la corne de bélier, utilisée pour sonner l'arrivée de cet événement. Le côté jubilatoire
que l'on sent dans le mot est donc déjà une interprétation particulière du terme original – la
traduction est fausse, mais l'interprétation a beaucoup de sens. Car il y a dans cette année
jubilaire la joie de la libération, de la restitution de tout ce qui avait été aliéné, et cette
année commence précisément à la fête du grand Pardon, qui est également source de joie.

Depuis l'an 1300, l'église Catholique vit régulièrement des années jubilaires, dans le
prolongement de l'esprit de ce jubilé israélite. La joie qui nous est proposée est surtout
celle  de l'obtention de la  grâce  de l'indulgence,  ce pardon total  qui est  libération non
seulement de nos péchés, mais du poids de la peine temporelle que nos péchés ont valu.

Ce jubilé de 2016, notre saint Père François a voulu le centrer particulièrement sur le
mystère  de  la  miséricorde,  dans  le  désir  d'accroître  encore  notre  conscience  de

Page 8



l'importance de cette miséricorde divine – et du coup, pour que notre joie soit aussi plus
grande. « Nous avons toujours besoin de contempler le mystère de la miséricorde. Elle est
source de joie, de sérénité et de paix, » (MV 2) nous dit-il dans la Bulle d'indiction de
l'Année Sainte.

Revenons sur le cœur de notre sujet, en nous demandant quelle est précisément la joie
de la miséricorde ? Paul VI définissait ainsi la joie : « L'homme connaît la joie lorsque son
esprit entre en possession de Dieu, connu et aimé comme le bien suprême et immuable. »
La joie spécifique dans la miséricorde est donc dans le fait de retrouver la communion
avec Dieu, que l'on avait perdue par le péché. Un retour dans l'amour de Dieu qui se fait
par le mouvement nécessaire de la conversion.

Entrer dans le jubilé, c'est donc d'abord entendre l'appel à la conversion, qui traverse
toute  la  Bible,  et  que  Jésus  fait  retentir  solennellement  au  début  de  Son  ministère :
« Convertissez-vous, et croyez à l’Évangile ! »

Paul  VI  nous  dit :  « Il  nous  faut  aujourd'hui  cesser  d'endurcir  notre  cœur,  pour
écouter la voix du Seigneur et accueillir la proposition du grand pardon, telle que Jérémie
l'annonçait : « Je les purifierai de tout péché qu'ils commirent à mon égard, je pardonnerai tous
les péchés par lesquels ils m'ont offensé et se sont révoltés contre moi. Et Jérusalem me deviendra
un sujet  de joie,  d'honneur et  de  gloire  devant  toutes les  nations  du monde ».(Jr  33,8-9) Et
comme cette  promesse  de  pardon et  tant  d'autres  prennent  leur sens définitif  dans  le
sacrifice rédempteur de Jésus, le Serviteur souffrant, c'est Lui, et Lui seulement, qui peut
nous dire, en ce moment crucial de la vie de l'humanité : « Convertissez-vous et croyez en
l'Évangile ».(Mc 1,15) Le Seigneur veut surtout nous faire comprendre que la conversion
demandée n'est en aucune façon un retour en arrière, ainsi qu'il en va pour le péché. Elle
est, au contraire, mise en route, promotion dans la vraie liberté et dans la joie. Elle est
réponse à une invitation provenant de lui, aimante, respectueuse et pressante à la fois :
« Venez à moi, vous tous qui peinez et ployez sous le fardeau, et moi je vous soulagerai. Chargez-
vous de mon joug et  mettez-vous à mon école,  car je suis doux et  humble de cœur,  et  vous
trouverez soulagement pour vos âmes ».(Mc 11,28-29) » (GID V)

La  conversion  n'est  pas  un  simple  retour  en  arrière,  nous  dit-on  –  cela  signifie
également que le bien que nous trouvons dans la communion avec Dieu n'est pas le même
avant  et  après l'expérience du pardon.  Il  y  a derrière cette  idée l'expérience du grand
mystère de l'Histoire Sainte, que nous chantons dans la nuit de Pâques : « Bienheureuse est
la faute d'Adam, qui nous a valu un tel Rédempteur ! » 

La joie de se sentir réconcilié avec Dieu, après le péché, est-elle plus grande que la
joie de la fidélité parfaite ? Nous ne pouvons certainement pas dire cela, ou pas de manière
aussi abrupte. Car il faut garder à l'esprit que le péché aurait  pu ne pas entrer dans le
monde ; la Bienheureuse Vierge Marie témoigne de l'immensité de la joie qui émane d'un
cœur qui n'a jamais commis aucun péché. Et pourtant, dans son  Magnificat, elle chante
explicitement la miséricorde, elle confesse l'action de la miséricorde dans l'histoire de son
peuple Israël : « Le Seigneur élève les humbles, Il comble de biens les affamés, Il se souvient de
Son amour. »

A cause de la misère originelle de l'homme, la miséricorde marque toute l'histoire de
l'humanité. C'est pour cela que Jésus exprime avec tant d'ardeur la tendresse de Dieu qui
invite à la conversion, qui dit Sa proximité, Son désir de renouer les liens distendus par le

Page 9



péché. Pour que l'homme retrouve la joie de l'amitié avec Lui, pour qu'il découvre la joie
plus grande encore de la participation à la vie divine dans le Christ.

Au  cœur  de  Son  enseignement,  nous  connaissons  bien  les  images  que  Jésus  a
employées  pour  exprimer  cette  miséricorde  du  Père.  En  particulier,  il  y  a  ce  beau
chapitre 15  de  l'évangile  de  saint  Luc,  qui  rapporte  les  grandes  paraboles  de  la
miséricorde. Notre saint Père nous dit :  « Dans les paraboles de la miséricorde, Jésus
révèle la nature de Dieu comme celle d’un Père qui ne s’avoue jamais vaincu jusqu’à ce
qu’il ait absous le péché et vaincu le refus, par la compassion et la miséricorde. Nous
connaissons ces paraboles, trois en particulier  : celle de la brebis égarée, celle de la
pièce de monnaie perdue, et celle du père et des deux fils  (cf. Lc 15, 1-32). Dans ces
paraboles, Dieu est toujours présenté comme rempli de joie, surtout quand il pardonne.
Nous y trouvons le noyau de l’Évangile et de notre foi, car la miséricorde y est présentée
comme  la  force  victorieuse  de  tout,  qui  remplit  le  cœur  d’amour,  et  qui  console  en
pardonnant. » (MV 9)

Le  pape  François  note  donc,  au  passage,  que  Dieu  est  rempli  de  joie  quand  Il
pardonne. Cela ne nous étonne pas, à la lumière de ce que nous avons vu ce matin. La vie
intime de Dieu est joie, et cette joie resplendit précisément quand elle se communique
dans la création. La joie se donne dans la grâce du Salut, qui intègre l'homme dans la vie
divine.

Mais il importe aussi que nous nous arrêtions sur la joie de l'homme, telle que nous la
révèlent ces paraboles de la miséricorde. Il s'agit d'abord de remarquer que ces 3 paraboles
n'en  sont  qu'une  seule.  En  introduction,  saint  Luc  dit :  « Les  publicains  et  les  pécheurs
venaient tous à Jésus pour l’écouter. Les pharisiens et les scribes récriminaient contre lui : « Cet
homme  fait  bon  accueil  aux  pécheurs,  et  il  mange  avec  eux ! »  Alors  Jésus  leur  dit  cette
parabole... »  (Lc  15,1-3)  Il  s'agit  bien  d'une  parabole  au  singulier,  les  deux  premières
histoires  servant  à  éclairer  et  à  orienter  la  manière  de  comprendre  la  troisième.  Les
histoires de la brebis retrouvée et de la pièce retrouvée sont de fait très analogues : il y a ce
même scénario, de la perte d'un animal ou d'un objet, suivie de la recherche assidue de la
part du berger et de la femme. Le berger va dans le désert, et pousse la recherche jusqu'à
ce qu'il ait retrouvé la brebis. La femme allume une lampe, balaie la maison et cherche
avec soin jusqu'à ce qu'elle retrouve sa pièce. Puis il y a la joie de la découverte de la
brebis, et de la pièce, et l'affirmation de l'importance cruciale aux yeux de Dieu de cette
démarche de recherche : car « il  y  aura de la  joie dans le  ciel  pour un seul  pécheur qui  se
convertit, plus que pour quatre-vingt-dix-neuf justes qui n’ont pas besoin de conversion », et « il y a
de la joie devant les anges de Dieu pour un seul pécheur qui se convertit. » A la lumière de ces
deux petites histoires, si on analyse le scénario de la troisième, l'histoire du fils prodigue,
on voit une différence flagrante : il n'y a pas de mouvement de recherche de l'enfant égaré.
Le père voit son fils s'éloigner, mais il ne va pas à sa recherche pour le ramener chez lui.
Et  cette  non-recherche  est  le  nœud  de  l'évangile,  car  celui  qui  devrait  incarner  cette
recherche, c'est le fils aîné. C'est lui qui devrait deviner la détresse profonde de son frère
perdu,  c'est  lui  qui  devrait  communier  intimement  au  désir  du père,  et  qui  devrait  se
proposer pour chercher son frère. Or ce frère aîné ne perçoit rien de tout cela, bien plus, il
murmure contre le désir de réconciliation du père – et c'est bien ce que font les pharisiens,
à  l'égard  de  Jésus  qui  exprime  Sa  proximité  avec  les  pécheurs.  Car  Jésus  incarne,

Page 10



finalement, le fils aîné tel qu'il devrait être. Jésus est le Fils unique et bien-aimé du Père, et
du sein de la Trinité, Il sort et part à la recherche de ses frères perdus par le péché. Comme
le  berger  court  après  la  brebis  égarée,  comme la  femme cherche  assidûment  la  pièce
perdue, Il n'a de cesse d'aller vers ceux qui sont loin de Dieu, qui ont perdu leur dignité
d'enfants de Dieu.

« Toi, mon enfant, tu es toujours avec moi, et tout ce qui est à moi est à toi. » Le fils aîné de
la parabole ne comprend pas quel est son bonheur. Mais Jésus révèle quelle est la vraie
joie du fils aîné : sa propre condition de fils, par laquelle tout lui est commun avec le Père.
« Tout ce qui est à moi est à toi, et ce qui est à toi est à moi », dira Jésus au Père, dans la prière
sacerdotale du chapitre 17 de saint Jean – ce sont les mêmes mots qu'Il utilise. Et c'est
cette joie qu'Il  veut rendre à ses  frères  en humanités,  afin que par leur dignité de fils
adoptifs de Dieu, le Saint-Esprit, la vie divine, remplisse leur cœur.

Telle est la joie de la miséricorde, la joie de réintégrer notre condition d'enfants de
Dieu. La parabole du fils prodigue montre aussi un aspect important dans l'attitude de la
conversion, et qui est nécessaire à la joie. « Père, j’ai péché contre le ciel et envers toi. Je ne
suis  plus  digne d’être  appelé  ton fils. »  Dans son examen de conscience,  le fils  prodigue
reconnaît  sa  misère,  et  dans son cœur  s'ouvre  ainsi  un chemin  d'humilité.  Il  constate
qu'ayant  quitté  sa condition  de fils,  il  n'est  plus  rien ;  de lui-même,  il  ne mérite  rien.
L'humilité est cruciale sur le chemin de la miséricorde, et elle nourrit fortement la joie de
la réconciliation. Le fils prodigue espère que son père le prendra, éventuellement, parmi
ses ouvriers ; la surprise de l'attitude extrêmement miséricordieuse du Père le comblera
encore davantage de joie. Car  l'humble se réjouit infiniment plus que l'orgueilleux. Le
fils aîné est blasé, il ne voit même plus la grâce qu'il a d'être si proche de son père. Le
prodigue, passé dans le creuset de l'humilité, écarquille les yeux et s'émerveille de la bonté
du père, et redécouvre la grâce immense que constitue son état de fils.

C'est pourquoi, sur notre chemin de vie spirituelle, nous devrions avancer de joie en
joie, dans l'expérience renouvelée de la miséricorde. Plus les années s'accumulent, plus les
péchés se multiplient, c'est un fait ; il y aurait de quoi se décourager, si justement nous
n'avions pas foi en la miséricorde infinie du Père, qui nous touche tout particulièrement
par le Sacrement de Réconciliation. L'expérience de cette miséricorde nous met sur le
chemin de l'humilité, qui chaque jour nous donne de nous émerveiller de la bonté du Père.
Il ne Se lasse jamais de nous pardonner : Sa patiente pédagogie à notre égard doit nous
paraître, à chaque pardon reçu, plus grande et plus merveilleuse. Et nous pouvons ainsi
nous réjouir toujours davantage de la bonté du Père, en nous réjouissant de notre condition
d'enfants de Dieu.

L'humilité : telle est la source de la joie de la Vierge Marie ; elle n'a pas eu besoin de
s'aventurer dans les lointains pays du péché, pour trouver ce chemin de l'humilité. Et c'est
à cause de son humilité, qu'elle a pu magnifier la miséricorde du Seigneur, et qu'elle s'en
est émerveillée, qu'elle s'en est réjouie infiniment plus parfaitement que nous ne saurons
jamais le faire. «Le Seigneur s’est penché sur l'humilité de sa servante ; désormais tous les âges
me diront bienheureuse. »

A l'invitation  de  notre  saint  Père,  tournons-nous  donc  vers  Marie :  « Que  notre
pensée se tourne vers la Mère de la Miséricorde. Que la douceur de son regard nous
accompagne  en  cette  Année  Sainte,  afin  que  tous  puissent  redécouvrir  la  joie  de  la

Page 11



tendresse de Dieu. » (MV 24) Oui, nous désirons connaître toujours plus profondément la
joie de la tendresse du Seigneur, la joie de la miséricorde ; ainsi nous serons pour nos
frères et sœurs en chemin ces témoins de la miséricorde dont ce monde a tant besoin. Que
la Bienheureuse Vierge Marie et tous les saints attirent notre cœur vers la joie du Ciel,
cette joie des Anges qui retentit lorsqu'un pécheur se convertit, cette joie que le monde ne
connaît pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Ave Maria.

III Vers la joie parfaite

Bien chères sœurs dans le Christ,

« Frère Léon demanda : « Père, je te prie, de la part de Dieu, de me dire où est la
joie parfaite. » et saint François lui répondit : « Quand nous arriverons à Sainte-Marie-
des-Anges, trempés par la pluie et glacés par le froid, souillés de boue et tourmentés par
la faim, et que nous frapperons à la porte du couvent, et que le portier viendra en colère et
dira :  « Qui  êtes-vous ? »  et  que  nous  lui  répondrons :  « Nous  sommes  deux  de  vos
frères », et qu'il dira : « Vous ne dites pas vrai, vous êtes même deux ribauds qui allez
trompant le monde et volant les aumônes des pauvres ; allez-vous en ! » ; et quand il ne
nous ouvrira pas et qu'il nous fera rester dehors dans la neige et la pluie, avec le froid et
la  faim,  jusqu'à la  nuit,  alors  si  nous supportons  avec patience,  sans  trouble  et  sans
murmurer contre lui, tant d'injures et tant de cruauté et tant de rebuffades, et si  nous
pensons avec humilité et charité que ce portier nous connaît véritablement, et que Dieu le
fait parler contre nous, ô frère Léon, écris que là est la joie parfaite.

« Et si nous persistons à frapper, et qu'il sorte en colère, et qu'il nous chasse comme
des vauriens importuns, avec force vilenies et soufflets en disant : « Allez-vous-en d'ici
misérables petits voleurs, allez à l'hôpital, car ici vous ne mangerez ni ne logerez ! », si
nous supportons tout cela avec patience, avec allégresse, dans un bon esprit de charité, ô
frère Léon, écris que là est la joie parfaite.

« Et si nous, contraints pourtant par la faim, et par le froid, et par la nuit, nous
frappons  encore  et  appelons  et  le  supplions  pour  l'amour  de  Dieu,  avec  de  grands
gémissements, de nous ouvrir et de nous faire cependant entrer, et qu'il dise, plus irrité
encore :  « Ceux-ci  sont  des  vauriens  importuns,  et  je  vais  les  payer  comme  ils  le
méritent ! », et s'il sort avec un bâton noueux, et qu'il nous saisisse par le capuchon, et
nous jette par terre, et nous roule dans la neige, et nous frappe de tous les nœuds de ce
bâton,  si  tout  cela nous le  supportons  patiemment  et  avec allégresse,  en pensant  aux
souffrances du Christ béni, que nous devons supporter pour son amour, ô frère Léon, écris
qu'en cela est la joie parfaite. »

Nous connaissons bien cet épisode de l'histoire de saint François d'Assise, tout rempli
de  bon  sens,  et  pourtant  follement  excentrique.  Oui,  dans  le  regard  de  la  foi,  il  y  a
certainement une joie possible dans les épreuves, mais l'exagération de saint François dans
la situation qu'il décrit nous fait un peu peur. Il nous faut pourtant, puisque nous sommes à

Page 12



notre troisième et dernière médiation, considérer ce mystère de la « joie parfaite », qui a un
enracinement  certain  dans  les  Écritures.  Saint  Jacques  commence  ainsi  sa  lettre :
« Considérez comme une joie extrême, mes frères, de buter sur toute sorte d’épreuves. » (Jc 1,2)

Il  ne  s'agit  pas  là  seulement  d'une  joie  à  venir,  celle  qu'on  peut  espérer  après
l'épreuve,  mais  bien  une  joie  dans l'épreuve,  grâce  à  l'épreuve.  Pour  essayer  d'en
comprendre quelque chose, il s'agit pour nous de poser un regard de foi sur la Passion de
Jésus. Là nous pourrons voir quelles sont cette charité et cette espérance remplies de joie,
qui constituent la joie parfaite, la plus parfaite que l'on puisse connaître ici-bas, avant la
joie du Ciel.

« Il n’y a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour ceux qu’on aime, » (Jn 15, 13)
nous a dit Jésus, au soir de la Cène. Un regard extérieur sur Sa Passion ne voit qu'un
déchaînement  de douleurs  et  d'injustices,  alors que la  foi  nous révèle  le  mystère  d'un
amour qui se donne, librement, totalement. « Avant la fête de la Pâque, sachant que l’heure
était venue pour lui de passer de ce monde à son Père, Jésus, ayant aimé les siens qui étaient dans
le monde, les aima jusqu’au bout. » (Jn 13,1) C'est ainsi que saint Jean introduit le discours
avant la Cène, et la Passion, qui suit dans le même mouvement. « Je donne ma vie, pour la
recevoir de nouveau. Nul ne peut me l’enlever : je la donne de moi-même. » (Jn 10,17-18) Le
caractère extrêmement pénible de Sa Passion, qui est une épreuve morale et physique, est
écrasant. Mais il ne peut pas occulter les motivations de Jésus, l'ardeur qu'Il a voulu mettre
et qu'Il a mis dans Sa manière de vivre cette épreuve. Et elle a clairement eu, pour Lui, le
sens d'un don, du plus grand don de l'amour.

Saint Paul nous rapporte, dans les Actes des Apôtres, une autre parole du Christ qui
éclaire Sa Passion : « Souvenez-vous des paroles du Seigneur Jésus, car lui-même a dit : Il y a
plus de bonheur à donner qu’à recevoir. » (Ac 20,35) Oui, il y a du bonheur à donner, il y a de
la  joie dans le don de soi par amour – et ce, quelles que soient les circonstances, les
modalités de ce don de soi. C'est pourquoi il ne faut pas avoir peur de considérer cette joie
du Christ dans Sa Passion. Elle n'a rien de morbide, elle n'a rien à voir avec cette recherche
volontaire des souffrances et des mortifications qui ont pu marquer certaines formes de
spiritualité chrétienne : Jésus n'a jamais voulu souffrir, et nous n'avons pas à désirer la
souffrance  pour  elle-même.  Mais  Il  a  pleinement  consenti  à  boire  toute  la  coupe  de
douleurs,  comme la  preuve  du  joyeux don  de  Lui-même  au  Père  et  à  nous.  Et  nous
pouvons, à Son imitation et en union à Son offrande, trouver une vraie joie dans le don de
nous-même, malgré toutes les contrariétés qui pleuvent sur nous. Nous arrivons là au sens
profond  de  la  « joie  parfaite »  de  saint  François :  « si  tout  cela  nous  le  supportons
patiemment  et  avec  allégresse,  en  pensant  aux  souffrances  du  Christ  béni,  que  nous
devons supporter pour son amour, ô frère Léon, écris qu'en cela est la joie parfaite. »

L'apôtre Saint Pierre, dans sa première lettre, revient à plusieurs reprises sur cette joie
au  sein  des  épreuves.  « Dans  la  mesure  où  vous  communiez  aux  souffrances  du  Christ,
réjouissez-vous, afin d’être dans la joie et l’allégresse quand sa gloire se révélera.  Si l’on vous
insulte pour le nom du Christ, heureux êtes-vous, parce que l’Esprit  de gloire, l’Esprit  de Dieu,
repose  sur  vous. » (1  P 4,13-14)  Saint  Pierre  évoque bien  sûr  le  bonheur  à  venir,  qui
couronnera  la  persévérance,  mais  il  parle  également  de cette  joie  aujourd'hui,  dans la
communion aux souffrances du Christ. « C’est une grâce de supporter, par motif de conscience
devant Dieu, des peines que l’on souffre injustement. En effet, si vous supportez des coups pour

Page 13



avoir commis une faute, quel honneur en attendre ? Mais si vous supportez la souffrance pour avoir
fait le bien, c’est une grâce aux yeux de Dieu. C’est bien à cela que vous avez été appelés, car
C’est pour vous que le Christ, lui aussi, a souffert ; il vous a laissé un modèle afin que vous suiviez
ses traces. » (1 P 2,19-21) C'est une grâce de souffrir, nous dit-il, sous-entendu : c'est une
joie.  Car  la  foi  nous  révèle  que  l'épreuve,  subie  injustement  ou  arbitrairement,  est
l'invitation à une communion à la Passion du Christ. Et donc une occasion de connaître Sa
joie. « Je parle ainsi, pour qu'ils aient en eux ma joie, et qu'ils en soient comblés. » (Jn 17,13) La
liturgie du Sacrement des Malades nous donnera cet après-midi un autre passage de cette
lettre de saint Pierre.

Lorsqu'Il annonce Sa Passion et Sa Résurrection, dans l'évangile de saint Jean, Jésus
utilise une image très intéressante : « Amen, amen, je vous le dis : vous allez pleurer et vous
lamenter, tandis que le monde se réjouira ; vous serez dans la peine, mais votre peine se changera
en joie. La femme qui enfante est dans la peine parce que son heure est arrivée. Mais, quand
l’enfant est né, elle ne se souvient plus de sa souffrance, tout heureuse qu’un être humain
soit venu au monde. Vous aussi, maintenant, vous êtes dans la peine, mais je vous reverrai, et
votre cœur se réjouira ; et votre joie, personne ne vous l’enlèvera. » (Jn 16,20-22) Les douleurs
de la Passion sont comparées à celles d'un enfantement ; mais cette image va beaucoup
plus loin encore, car ces douleurs sont les douleurs d'un enfantement. En effet, par ce don
d'amour  du  Christ,  nous  recevons  la  vie,  nous  recevons  Sa  vie.  Cette  image  est
singulièrement appropriée, car les douleurs de l'enfantement, selon la tradition biblique,
sont précisément l'une des conséquences du premier péché. « C'est dans la  peine que tu
enfanteras des fils », avait dit Dieu à Eve. La Passion de Jésus concentre les conséquences
des péchés de l'humanité entière, et la victoire sur le péché consiste justement dans la
transformation de cette violence déchaînée contre Lui en un acte d'engendrement, dans
l'amour.  Un acte douloureux selon la nature,  mais  rempli  de la joie de l'amour qui se
donne.

Cette image de la Passion comme un engendrement nous invite également à tourner
notre regard vers Marie. Par une grâce toute spéciale, elle avait été préservée des douleurs
de l'enfantement pour Son Premier-Né – cela fait partie pour nous d'une vérité de foi : la
virginité perpétuelle de Marie. Toute pure et préservée du péché, le Seigneur avait voulu la
préserver de cette conséquence du péché d'Eve. Mais au moment de la Passion, en union
avec Son Fils, elle vit cette étape comme un nouvel engendrement, douloureux cette fois,
d'une douleur qui transperce son cœur. Marie n'a pas souffert pour engendrer le Premier-
Né, mais elle souffre au pied de la Croix pour engendrer tous les frères et sœurs de Jésus,
nous à qui Il partage Sa vie par les mérites de Sa Passion. Ce que nous avons dit de la
charité du Christ vaut aussi pour Marie, car elle s'est pleinement associée à Lui en Sa
Passion. Par sa compassion, elle a embrassé tous les sentiments du Cœur de Jésus, et elle a
elle aussi connu cette joie de l'amour qui se donne. Cette joie de la Mère qui donne la vie.

Elle est la preuve, pour nous, qu'il est possible d'entrer dans cette joie parfaite, même
si nous n'arriverons jamais à son niveau de proximité avec Jésus. Au cours de la Passion,
la  joie  de  Marie  n'a  certainement  pas  été  exubérante  et  continue,  elle  n'était  pas
désincarnée au point de ne pas être accablée par l'épreuve. Mais la lame de fond, dans son
cœur, était cette même joie que celle de Jésus, et c'est pour cela qu'elle était « debout, près
de la Croix » (Jn 19,25), et non pas abattue.

Page 14



Marie « est notre modèle dans l’ordre de la foi, de la charité et de la parfaite union
au Christ », nous dit le Concile. (LG 63). Elle est également notre modèle dans l'ordre de
l'espérance,  et  il  nous  faut  encore  observer  un  instant  l'espérance  de  Marie,  dans  ce
événement de la Passion. Nous avons dit, hier, qu'il y a une grande joie dans l'espérance,
peut-être la joie la plus grande, parce qu'elle atteint l'éternité. L'espérance nous tourne vers
l'avenir, vers la pleine réalisation des promesses de Dieu, vers la joie qu'Il nous a promise
dans la communion définitive avec Lui, dans le Ciel.

Marie était toute nourrie de l'espérance d'Israël. Au jour de l'Annonciation, l'archange
Gabriel  avait  encore  renforcé  cette  espérance,  en  la  liant  à  la  personne de Jésus,  son
enfant : « Il sera grand, il sera appelé Fils du Très-Haut ; le Seigneur Dieu lui donnera le trône de
David son père ; il régnera pour toujours sur la maison de Jacob, et son règne n’aura pas de fin. »
(Lc 1,32-33) Au pied de la croix, elle contemple le trône de Son Fils,  qui est  tout  le
contraire du glorieux trône de David ; elle voit Jésus couronné d'épines et d'opprobre, et
moqué jusque dans le titre placé au-dessus de Lui : « Jésus le Nazaréen, Roi des juifs » (Jn
19,19). Les promesses se sont accomplies de manière très paradoxales… mais Marie ne
doute pas qu'elle trouveront leur plein accomplissement dans une vraie gloire. Elle espère,
contre  toute  espérance,  comme Abraham l'avait  fait  sur  le  mont  Moriah.  Au sujet  du
sacrifice d'Abraham, la lettre aux Hébreux offre un bel éclairage : « Grâce à la foi, quand il
fut soumis à l’épreuve, Abraham offrit Isaac en sacrifice. Et il offrait le fils unique, alors qu’il avait
reçu les promesses et entendu cette parole : C’est par Isaac qu’une descendance portera ton nom.
Il pensait en effet que Dieu est capable même de ressusciter les morts ; c’est pourquoi son fils lui fut
rendu :  il  y  a  là  une  préfiguration. »  (He  11,17-19)  Malgré  le  caractère  paradoxal  de  la
situation, Abraham n'avait pas perdu l'espérance de voir la descendance de son fils : et la
Vierge Marie vit un mystère analogue, auprès de son Fils crucifié. Elle a porté l'espérance
à son extrémité,  dans l'attente de la réalisation glorieuse des paroles  de l'Ange.  Elle a
espéré sans défaillir, jusqu'à ce que Jésus ait achevé Son offrande, et même au-delà : car la
foi  et  l'espérance de Marie  ont  continué de porter cette  offrande jusqu'au matin  de la
Résurrection.  Ce n'est  pas pour  rien  que nous faisons mémoire,  chaque samedi,  de la
Vierge  Marie :  dans  son  cœur,  la  foi  et  l'espérance  ont  été  portées  à  leur  plus  noble
extrémité, dans le grand Samedi Saint, dans le silence de Dieu.

Marie a espéré voir Son Fils glorifié – mais elle a également, dans son espérance,
pensé à nous, les frères et sœurs de Jésus. Notre salut a coûté immensément cher au Christ,
et à elle. C'est au prix de la mort de Son premier-né qu'elle espère obtenir la vie éternelle
pour nous, ses enfants d'adoption. Et de cette vie qui nous est promise et méritée par Jésus,
elle se réjouit déjà, dans la confiance que le Projet d'amour du Seigneur réussira. Cette joie
de l'espérance, nous pouvons nous aussi la connaître, au sein même de nos épreuves, dans
la confiance que toute vie donnée, en union à Jésus, porte du fruit.

Au moment de la plus grande épreuve, Jésus et Marie nous montrent donc le chemin
de la joie parfaite, de la joie victorieuse de toutes les attaques du monde. Cela peut nous
paraître  immense  et  lointain,  trop  grand  pour  nous.  Et  pourtant,  l'Esprit-Saint  nous
connecte directement à ce mystère, spécialement au travers des sacrements. Ce n'est pas
pour rien que Jésus nous a donné le Sacrifice Eucharistique : c'est pour que nous soyons
nous aussi, comme Marie, présents au pied de la Croix. Par l'Eucharistie sacramentelle,
nous communions intimement avec Marie à la grande offrande de Jésus, le sacrifice qui

Page 15



sauve le monde et qui est digne du Père. Et cela doit remplir nos cœurs de joie, d'autant
plus facilement qu'il n'y a plus pour nous la chape de douleur dans laquelle le Christ a
offert Son Sacrifice historique. La violence et l'amertume de la Croix sont passées, une
fois pour toutes, il n'y a plus pour nous que cette Offrande parfaite, qui nous rejoint sous
les  doux  signes  du  pain  et  du  vin,  le  signe  d'un  repas  où  Jésus  Se donne  librement,
totalement.

Tous les sacrements nous unissent à Jésus, dans le mystère de Sa Passion et de Sa
Résurrection. L'Eucharistie et le Sacrement du Pardon sont les jalons les plus fréquents sur
notre chemin de foi, mais c'est aussi le cas du Sacrement des Malades, que nous recevrons
cet après-midi, et qui nous unit tout spécialement au Christ souffrant, dans l'espérance du
Salut. Rendons grâce pour toutes ces sources de joie qu'Il nous donne, elles sont chaque
jour à portée de notre cœur ! Tournons-nous avec confiance vers Marie et tous les saints,
qui ont su expérimenter et témoigner de la joie de la foi, de la joie de la charité, de la joie
de l'espérance. Oui, il y a une joie parfaite que l'on peut connaître dès ici-bas, il y a un Ciel
pour nous, déjà sur notre chemin de croix. « Vous aussi, maintenant, vous êtes dans la peine,
mais je  vous reverrai,  et  votre  cœur se réjouira ;  et  votre  joie,  personne ne vous l’enlèvera. »
Amen.

Ave Maria.

Page 16



Vêpres & Sacrement des Malades

Lecture brève : 
De la 1ère lettre de saint Pierre (1, 3-9)
Béni soit Dieu, le Père de notre Seigneur Jésus Christ : dans sa grande miséricorde, il

nous a fait  renaître pour une vivante espérance grâce à la résurrection de Jésus Christ
d’entre  les  morts,  pour  un  héritage  qui  ne  connaîtra  ni  corruption,  ni  souillure,  ni
flétrissure. Cet héritage vous est réservé dans les cieux, à vous que la puissance de Dieu
garde par la foi, pour un salut prêt à se révéler dans les derniers temps. Aussi vous exultez
de joie, même s’il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps encore, par toutes
sortes d’épreuves ; elles vérifieront la valeur de votre foi qui a bien plus de prix que l’or –
cet or voué à disparaître et pourtant vérifié par le feu –, afin que votre foi reçoive louange,
gloire et honneur quand se révélera Jésus Christ. Lui, vous l’aimez sans l’avoir vu ; en lui,
sans le voir encore, vous mettez votre foi, vous exultez d’une joie inexprimable et remplie
de gloire, car vous allez obtenir le salut des âmes qui est l’aboutissement de votre foi.

Homélie :

Bien chères sœurs dans le Christ,

« Vous exultez de joie, même s’il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps encore,
par  toutes  sortes  d’épreuves. »  Le  rituel  du  Sacrement  des  Malades,  qui  propose  cette
exhortation de saint Pierre, est clairement marqué par le mystère de la joie. Une joie que
nous possédons dans la foi, car déjà « il  nous a fait renaître », une joie dans l'amour, car
« vous aimez Jésus-Christ sans l’avoir vu, » une joie dans l'espérance, « car vous allez obtenir le
salut des âmes qui est l’aboutissement de votre foi. »

Par la grâce du Sacrement, l'Esprit-Saint veut nous configurer au mystère de la Croix
du Christ, qui est puissance de vie. La maladie et la faiblesse de l'âge, les douleurs et les
limitations diverses qu'elles induisent, sont les clous qui nous attachent à notre croix. Par
l'union à Jésus, nous trouvons cependant dans cette Croix la source de la vie, la source
d'une force qui nous conduit vers la vie. « Il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps
encore,  par  toutes  sortes  d’épreuves »,  nous  a  dit  saint  Pierre.  « Il  faut »,  nécessité  qu'il
n'explique pas, comme Jésus Lui-même n'avait pas expliqué cette nécessité : « Il faut que le
Fils de l'homme souffre beaucoup ». Mais avec Jésus, en Jésus, nous pouvons accepter cette
croix, dans l'espérance profonde que ce mystère porte du fruit en nous, et dans la vie de
l’Église. 

Accueillons  donc  cette  grâce  avec  foi,  avec amour,  avec espérance.  Le  Seigneur
miséricordieux se penche sur notre misère, Il n'attend que notre humilité et notre désir de
Le servir pour réaliser encore des merveilles. Accueillons Sa force, accueillons Sa joie,
cette joie que le monde ne connaît pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Page 17


