+

Petite retraite pour la communauté de Notre-Dame
8-10 juin 2016

Theéme : « La joie »

Mercredi soir 16" Introduction
Jeudi matin 10"15 - I La joie, réalité humaine et réalité divine
soir 16" I Lajoie du Jubilé
Vendredi matin ~ 10"15 : I  Vers la joie parfaite
soir 17" Vépres et Sacrement des Malades
Fr. M.-Théophane Lavens, o.c.s.o.
Abréviations :

LG  Concile Vatican II, Constitution dogmatique Lumen Gentium

GS Concile Vatican II, Constitution pastorale Gaudium et spes

GID  Exhortation apostolique Gaudete in Domino, de S.S. Paul VI

MV  Bulle d'induction du Jubilé Misericordiae Vultus, de S.S. Frangois
EG  Exhortation apostolique Evangelii gaudium, de S.S. Frangois

AL  Exhortation apostolique Amoris laetitia, de S.S. Frangois

Page 1



Introduction

Chant du Veni Creator
Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Je vous dis cela afin que ma joie soit en vous, et que votre joie soit parfaite. » (Jn 15,11)

Il semble que quelques sceurs parmi vous ont remarqué que je faisais souvent
référence, dans mes homélies, a la joie du Christ, cette joie tellement particuliere — une
joie que le monde ne connait pas, et dont Jésus nous a promis que nul ne pourrait nous la
ravir. On m'a demandé, du coup, de mettre a profit cette petite retraite pour approfondir
avec vous ce sujet ; au milieu de cette année jubilaire ou nous entendons beaucoup parler
de miséricorde, cela ne peut pas nous faire de mal de changer un peu de sujet, et de parler
de joie — mais nous n'oublierons pas pour autant la miséricorde, car il y a certainement une
joie dans la miséricorde, qui lui permettra d'entrer dans notre sujet.

Une homélie est, par définition, une intervention ponctuelle, liée a la liturgie du jour ;
c'est un tout autre exercice auquel on m'invite, au travers de cette petite série
d'interventions, exercice auquel je ne suis pas du tout habitué. Il y aurait tant a dire autour
du theme de la joie; la liturgie nous a fait entendre les Béatitudes au début de cette
semaine, et elles pourraient a elles seules remplir une retraite de huit jours. Mais je
souhaite prendre un tout autre chemin, car nous n'aurons que trois petites rencontres, que
je veux cibler de maniére assez précise pour qu'elles nous permettent d'entrer dans le
mysteére de la joie, en espérant que cela ne soit pas trop intellectuel ou abstrait. Car 1'une
des caractéristiques de la joie de I'évangile, c'est qu'elle est accessible a tous. « Jésus exulta
de joie [dans] I'Esprit Saint, et il dit : 'Pére, Seigneur du ciel et de la terre, je proclame ta louange :
ce que tu as caché aux sages et aux savants, tu I'as révélé aux tout-petits.' » (Lc 10,21) Si vous
avez des difficultés a comprendre — ou a entendre —, sachez déja que vous trouverez a
votre disposition tous les textes par écrit.

La joie est tres présente dans la prédication récente de nos pasteurs — peut-€tre parce
que le monde d'aujourd'hui en a tellement besoin. Les deux exhortations apostoliques du
pape Frangois ont dans leur intitulé méme le mot de joie : Evangelii gaudium, « La joie de
l'évangile », et Amoris laetitia, « La joie de l'amour » ; les deux termes latins, gaudium et
laetitia ne sont pas identiques, mais ils désignent finalement la méme réalité, la joie. On
remarque d'ailleurs que ces deux termes désignent, dans la liturgie, deux dimanches
marqués spécialement par la joie : les dimanches de Gaudete, en Avent, et de Laetare, en
Caréme, les deux dimanches 'roses' au milieu de ces temps de pénitence 'violets'. La joie
est donc fortement exprimée dans la présentation de 1'évangile, telle que la souhaite notre
saint Pére actuel. Evangelii gaudium commence ainsi : « La joie de I’Evangile remplit le
ceeur et toute la vie de ceux qui rencontrent Jésus. Ceux qui se laissent sauver par lui sont
libérés du péché, de la tristesse, du vide intérieur, de l’isolement. Avec Jésus Christ la joie
nait et renait toujours. » (EG 1)

Page 2



Le pape Frangois n'est pas le premier a avoir écrit sur la joie ; je ne vais pas vous
accabler de citations et de références, mais il y a une exhortation apostolique du
bienheureux Paul VI qui m'a marqué, et que je citerai abondamment — notre saint Pére I'a
lui-méme plusieurs fois citée. Elle s'appelle Gaudete in Domino — « Réjouissez-vous dans
le Seigneur », l'invitation que nous entendons au 3™ dimanche d'Avent — ; elle a pour sujet
spécifique « la joie chrétienne », et a été donnée en la féte de la Pentecote de I'année du
jubilé de la Rédemption, en 1975.

Le pape Benoit XVI a lui aussi parlé de la joie, avec toute la profondeur de son
approche de théologien. C'est par lui d'ailleurs que j'ai personnellement pu sentir
I'importance de ce théme, et 'assimiler au travers de mon expérience de foi. Il ne s'agit pas
ici de raconter ma vocation, mais au sein de ma vie religieuse, de ma vie de moine, c'est
pour devenir un « serviteur de la joie » de mes fréres que j'ai accepté un appel au ministere
ordonné. Et c'est peut-&tre pour cela que dans mon enseignement, par les homélies, je
cherche toujours a conduire les fideles vers la joie. Au jour de I'inauguration solennelle de
son pontificat, Benoit XVI disait dans son homélie : « Il n’y a rien de plus beau que d’étre
rejoints, surpris par 1’Evangile, par le Christ. Il n’y a rien de plus beau que de le
connaitre et de communiquer aux autres [’amitié avec lui. La tdche du pasteur, du pécheur
d’hommes, peut souvent apparaitre pénible. Mais elle est belle et grande, parce qu’en

déefinitive elle est un service rendu a la joie, a la joie de Dieu qui veut faire son entrée
dans le monde. » (homélie du 24.04.2005)

Oui, la joie de Dieu veut faire son entrée dans le monde, et c'est en nous, en nos
ceeurs, par notre foi, qu'elle peut en ces jours pénétrer un peu davantage dans ce pauvre
monde, tellement triste et désolé. Pour vous inviter a entrer dans cette retraite, on m'a dit
qu'il était opportun de vous proposer un texte a méditer dans le secret de votre chambre. Je
vous suggere donc de relire, d'ici demain, le chapitre 15 de I'évangile de saint Jean. Pour
bien faire, vous pourriez méme élargir aux chapitres précédents et suivants — cet ensemble
des chapitres 13 a 17 constitue a mes yeux le trésor de la foi, le testament qui contient fout
ce que Jésus veut nous donner. Mais pour demain, le chapitre central, le chapitre 15
suffira. Il nous permettra d'entrer dans la premiére méditation que je vous proposerai, et
que j'ai intitulée « la joie, réalité humaine et réalité divine ». En gros, qu'est-ce que la
joie ? Pourquoi cela nous intéresse-t-il tant, qu'est-ce que Jésus veut dire quand Il nous
parle de la joie ? Dans I'aprés-midi, la seconde méditation sera orientée sur la joie, dans le
cadre de cette année jubilaire. Vendredi matin, la 3¢éme méditation voudra nous conduire
vers la « joie parfaite », et nous préparer a recevoir l'aprés-midi le sacrement des
Malades.

Nous sommes entrés dans cette retraite en invoquant 1'Esprit-Saint : c'est a Lui que
nous nous confions totalement, accompagnés par la Vierge Marie. Elle s'est laissée
totalement pétrir par cet Esprit : qu'elle nous aide a I'accueillir dans un coeur toujours plus
large et confiant, pour que nous ressentions toujours plus profondément la joie du Christ,
cette joie que le monde ne connait pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Ave Maria.

Page 3



I La joie, réalité humaine et réalité divine
Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Votre cceur se réjouira ; et votre joie, personne ne vous I'enlévera. »

En promettant la joie a Ses disciples, Jésus parle de quelque chose de connu de tous.
La joie est une réalité¢ profondément humaine, présente dans la vie de chacun — tous n'ont
pas les mémes expériences vis-a-vis de la joie, mais chacun peut au moins en ressentir le
désir, l'aspiration. Mais d'abord, comment pourrait-on définir la joie ? Paul VI nous
explique : « En s'éveillant au monde, I'homme éprouve [...] le désir d'y trouver son
accomplissement et son bonheur. Il y a, comme chacun sait, plusieurs degrés dans ce
« bonheur ». Son expression la plus noble est la joie ou « bonheur » au sens strict, lorsque
l'homme, au niveau de ses facultés supérieures, trouve sa satisfaction dans la
possession d'un bien connu et aimé. Ainsi ['homme éprouve la joie lorsqu'il se trouve en
harmonie avec la nature, et surtout dans la rencontre, le partage, la communion avec
autrui. » (GID I) La joie est donc un peu partout : elle est finalement proche de ce plaisir
que l'on ressent, lorsque I'on regoit ou qu'on vit quelque chose qui nous touche au niveau
spirituel. Elle est pour ainsi dire un atome de bonheur, ce bonheur que nous cherchons tous
a connaitre, de la manicre la plus durable possible — et c'est d'ailleurs pour cela que la
promesse de Jésus est si alléchante, d'une joie que nul ne pourrait nous ravir.

La joie est d'abord dans notre vie naturelle : et c'est bien pour cela que notre saint
Pére a commencé par elle sa derniére exhortation apostolique — « La joie de l'amour qui
est vécu dans les familles est aussi la joie de I’Eglise. » (AL 1) Cette phrase concernant la
vie de la famille est d'ailleurs une application d'un grand principe énoncé lors du Concile
Vatican Il : « Les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des hommes de ce
temps, [...] sont aussi les joies et les espoirs, les tristesses et les angoisses des disciples du
Christ, et il n’est rien de vraiment humain qui ne trouve écho dans leur cceur. » (GS 1) En
promettant un certain bonheur a Ses disciples, Jésus ne pouvait donc pas faire moins que
de leur promettre une joie, une certaine forme de joie qu'ils pourraient identifier comme
telle, a partir de leur expérience humaine.

Il faut cependant signaler que la joie humaine, qui peut se présenter sous des formes
infinies, n'est pas toujours conjointe a la bonté. Voila une des conséquences du péché qui
a blessé ce monde : on peut parfois trouver sa joie dans des choses mauvaises, malsaines,
ou on peut dévier vers le mal en cherchant absolument a assouvir une soif de plaisir.
Méme les évangiles sont conscients de cette ambiguité de la joie : les grand-prétres se
réjouissent, quand Judas propose de leur livrer Jésus, Hérode se réjouit lorsque Pilate lui
envoie Jésus. Derriére ces petites joies, nous voyons la griffe du démon, et il ne s'agira
donc jamais pour nous de faire de la joie humaine un critére absolu de vérité ou de bont¢.

Car la joie, méme simplement humaine, doit trouver sa vraie source dans la vie
spirituelle. « La joie, [la vraie joie] vient d'ailleurs. Elle est spirituelle. [Dans notre
societé,] l'argent, le confort, I'hygiene, la sécurité matérielle ne manquent souvent pas ; et
pourtant ['ennui, la morosité, la tristesse demeurent malheureusement le lot de
beaucoup. » Car c'est finalement dans la foi que se révele la source de joie ultime. Paul VI
nous disait que I'homme trouve la joie dans la possession d'un bien connu et aimé. « 4 plus
forte raison, » poursuit-il, « [['homme] connait-il [donc] la joie ou le bonheur spirituel

Page 4



lorsque son esprit entre en possession de Dieu, connu et aimé comme le bien supréme et
immuable. » Car c'est 1a notre vocation, notre finalité que Jésus nous a révélée : de vivre
en communion avec Dieu. Et la cause de la tristesse de notre monde est bien dans
l'ignorance de cette réalité de foi.

Le pape Francois nous dit : « La joie ne se vit pas de la méme facon a toutes les
étapes et dans toutes les circonstances de la vie, parfois tres dure. Elle s’adapte et se
transforme, et elle demeure toujours au moins comme un rayon de lumiere qui nait de la
certitude personnelle d’étre infiniment aimé, au-dela de tout. » (EG 6) Oui, c'est dans cette
certitude d'étre infiniment aimé, et donc dans 'espérance d'aimer un jour pleinement Celui
qui nous aime infiniment, que se trouve le bonheur sir, stable, qui fait la condition du
chrétien. Et cette conviction d'étre aimé de Dieu, elle nous vient de tout I’Evangile, du
message et de personne de Jésus.

Dans Sa Passion et Sa croix, Jésus a attesté¢ de quel amour le Pére nous aimait. Mais il
y a bien plus : par la foi, Jésus nous permet d'entrer dans Sa propre vie, de partager Sa
propre filiation. « Demeurez en moi, comme moi en vous. » (Jn 15,4) Jésus est le Fils unique,
le Bien-aimé du Pére. Et du coup, I'amour que le Pére nous porte désormais se fonde dans
'amour qui lie le Pére et le Fils unique.

Paul VI nous explique : « Par essence, la joie chrétienne est participation spirituelle
a la joie insondable, conjointement divine et humaine, qui est au cceur de Jésus-Christ
glorifié. » (GID II) Nous participons a la joie de Jésus, rien de moins que cela ! « Mais il
importe ici de bien saisir le secret de la joie insondable qui habite Jésus, et qui lui est
propre. C'est surtout I'Evangile de saint Jean qui en souléve le voile, en nous livrant les
paroles intimes du Fils de Dieu fait homme. Si Jésus rayonne une telle paix, une telle
assurance, une telle alléegresse, une telle disponibilité, c'est a cause de l'amour ineffable
dont il se sait aimé de son Pére. Lors de son baptéme sur les bords du Jourdain, cet
amour, présent des le premier instant de son Incarnation, est manifesté : « Tu €s mon Fils
bien-aimé ; tu as toute ma faveur ».(Lc 3,22) Cette certitude est inséparable de la conscience
de Jésus. C'est une Présence qui ne le laisse jamais seul.(Jn 16,32) C'est une connaissance
intime qui le comble : « Le Pére me connait et je connais le Pere ».(Jn 10,15) C'est un
echange incessant et total : « Tout ce qui est a moi est a toi, et ce qui est a toi est @ moi ».(Jn
17,10) Le Pere a remis au Fils le pouvoir de juger, celui de disposer de la vie. C'est une
habitation réciproque : « Je suis dans le Pére et le Pére est en moi ».(Jn 14,10) En retour, le
Fils rend au Pére un amour sans mesure : « J'aime le Pere et j'agis comme le Pére me I'a
ordonné ».(In 14,31) Il fait toujours ce qui plait au Pere : c'est sa « nourriture ».(Jn
8,29:;4,34) Sa disponibilité va jusqu'au don de sa vie humaine, sa confiance jusqu'a la
certitude de la reprendre : « Sile Pére m'aime, c'est que je donne ma vie pour la reprendre ».(Jn
10,17) En ce sens, il se réjouit d'aller au Pere. Il ne s'agit pas pour Jésus d'une prise de
conscience éphémere : c'est le retentissement, dans sa conscience d'homme, de l'amour
qu'il connait depuis toujours comme Dieu au sein du Peére : « Tu m'as aimé avant la fondation
du monde ».(In 17,24) Il y a la une relation incommunicable d'amour, qui se confond avec
son existence de Fils et qui est le secret de la vie trinitaire : le Pére y apparait comme
celui qui se donne au Fils, sans réserve et sans intermittence, dans un élan de générosité
joyeuse, et le Fils, celui qui se donne de la méme facon au Pere, avec un élan de gratitude
joveuse, dans l'Esprit Saint.

Page 5



Et voila que les disciples, et tous ceux qui croient dans le Christ, sont appelés a
participer a cette joie. Jésus veut qu'ils aient en eux-mémes sa joie en plénitude : (Jn
17,13) « Je leur ai révélé ton nom et le leur révélerai, pour que I'amour dont tu m'as aimé soit en
eux et moi aussi en eux ». Cette joie de demeurer dans l'amour de Dieu commence dés ici-
bas. » (GID III)

Voila la source permanente de notre joie : elle est pleine et parfaite, parce qu'elle
trouve sa source en Dieu. La joie caractérise la vie de Dieu Lui-méme, le mouvement de
vie trinitaire. Et I'Esprit-Saint, qui est pour ainsi dire la Personne-don, incarne la joie
divine, la joie du Pere qui se donne en engendrant le Fils, la joie du fils qui se rend en
action de grace au Pere.

C'est donc I'Esprit-Saint qui nous introduit dans cette vie divine — cet Esprit que Jésus
promet a Ses disciples, au soir de la Cene, et par qui se réalise notre union a Lui. Paul Vi
poursuit :« Ainsi I'Esprit [...] est donné a I'Eglise comme principe inépuisable de sa joie
[...]. 1l lui remet en mémoire [...] l'enseignement méme du Seigneur. 1l suscite en elle la
vie divine et l'apostolat. Et le chrétien sait que cet Esprit ne sera jamais éteint au cours de
['histoire. La source d'espérance manifestée a la Pentecote ne tarira pas.

L'Esprit qui procéde du Pere et du Fils, dont il est le vivant amour mutuel, est donc
communiquée désormais au Peuple de l'Alliance nouvelle, et a chaque ame disponible a
son action intime. Il fait de nous sa demeure. Avec lui, le coeur de ['homme est habité par
le Pere et le Fils.(Jn 14,23) L'Esprit Saint y suscite une priere filiale qui jaillit du tréfonds
de l'dme et s'exprime dans la louange, ['action de grdces, la réparation et la supplication.
Alors nous pouvons gotiter la joie proprement spirituelle, qui est un fruit de l'Esprit
Saint : (Rm 14,17 ; Ga 5,22) cette joie consiste en ce que [notre esprit] trouve le repos et
une intime satisfaction dans la possession du Dieu trinitaire, connu par la foi et aimé
avec la charité qui vient de lui. Une telle joie caracterise des lors toutes les vertus
chrétiennes. Les humbles joies humaines, qui sont dans nos vies comme les semences
d'une réalité plus haute, sont transfigurées. » (GID III)

Je veux aussi citer Benoit X VI, qui parle ainsi du rapport de 'Esprit-Saint et de la
joie : « L'Esprit-Saint nous donne la joie. Et il est la joie. La joie est le don dans lequel
tous les autres dons sont résumés. Elle est l'expression du bonheur, de l'harmonie avec soi-
méme, ce qui ne peut dériver que du fait d'étre en harmonie avec Dieu et avec sa création.
Rayonner, étre communiquée, fait partie de la nature de la joie. L'esprit missionnaire de
I’Eglise n'est rien d'autre que l'impulsion @ communiquer la joie qui nous a été donnée. »
(S.S. Benoit XVI, discours a la Curie, 22.12.2008)

Cette derniere idée me parait trés importante : « Rayonner, étre communiquée, fait
partie de la nature de la joie. » Car elle peut nous aider a soupconner quelque chose du
grand mystere de la Création. La foi nous dit que c'est tout a fait librement que Dieu a
voulu créer, nous devons méme penser qu'll aurait pu ne rien créer ; et pourtant, du fait que
Dieu est joie éternelle, il y a en méme temps cette nécessité interne de la joie, ce désir
¢ternel, qui fait qu'll a voulu partager cette joie, partager Sa propre vie a quelque chose,
quelqu'un d'autre que Lui. Benoit XVI nous a parlé de l'impulsion missionnaire de
I’Eglise, qui vient de la joie qu'elle expérimente : I'acte de création pourrait lui-méme étre
vu sous cet angle, comme une impulsion qui vient du Ceeur de Dieu, qui vient de Sa nature
propre. Oui, Dieu aurait pu ne rien créer... mais Il a mystérieusement désiré, dans Son
¢ternelle Bonté, nous faire surgir du néant, et nous unir a la vie de Son Fils, par Son Esprit-

Page 6



Saint, pour que nous connaissions la joie, la vraie joie. Nous sommes fait par la Joie,
nous sommes faits pour la Joie. Et tout en nous devrait, dés ici-bas, témoigner de cette
joie.

« Je vous dis cela afin que ma joie soit en vous, et que votre joie soit parfaite. » (Jn 15,11)

Tout parait si simple, si évident. Et pourtant, arrivés a ce point, nous pouvons sentir a
quel point notre joie est encore petite, rabougrie, elle est encore bien pale comparée a la
joie du Christ, a la joie éternelle de la vie divine. C'est que nous avons besoin,
immensément besoin, que 1'Esprit-Saint travaille notre coeur et I'unisse au Ceeur de Jésus.
Dans notre quotidien, pour favoriser Son ceuvre, il nous revient de mettre en acte les
grandes vertus théologales qu'll ne manque pas de nous donner: la foi, la charité et
I'espérance.

La foi nous fait voir les choses avec le regard de Dieu. En dehors de la foi, tout ce
que je vous ai dit tombe totalement.C'est par la foi que nous connaissons la Bonté éternelle
de Dieu, Son amour pour Son Fils, Son amour pour nous, dans le Fils ; du coup, Son
habitation en nous par le Saint-Esprit est source de joie profonde et inamovible. Cette joie
devrait rayonner autour de nous a tout moment — mais elle est parfois €bréchée, voire
¢branlée, lorsque notre foi est mise a I'épreuve, ou plus simplement lorsque nous la
mettons sous le boisseau. Car, dans notre faiblesse extréme, nous en arrivons parfois a
oublier Dieu, a Le mettre entre parentheses... Combien I'Esprit nous est nécessaire, pour
raviver en nous la flamme de la foi ! Par la foi, nous pouvons garder au cceur la certitude
que Dieu nous conduit bien, malgré tous les aléas. Parfois, lorsqu'on me demande
comment je vais, a un moment ou je ne devrais pas aller trés bien, je dis volontairement :
« Tout va bien, Il est vraiment ressuscité ! » Je ne dis pas cela pour interpeller mon
interlocuteur, mais surtout pour me convaincre moi-méme, pour recentrer ma vision des
choses par un acte de foi. Oui, le Christ est ressuscité, le mal est vaincu, la joie de Dieu a
gagné le combat décisif contre les forces de ce monde. Et cet acte de foi peut garder ou
remettre notre cceur dans une paix profonde, a tout instant, quels que soient les assauts qui
nous bousculent.

L'exercice de la charité est également source de joie. Lorsque nous agissons avec
bonté envers notre prochain, nous permettons a 1'Esprit de nous identifier profondément a
Dieu, source de toute bonté, et de la méme maniere que le Pére Se donne au Fils dans
I'Esprit, nous établissons avec nos freéres et sceurs des liens interpersonnels ou la joie jaillit
avec force. Le saint Pere nous dit : « Les joies les plus intenses de la vie jaillissent quand
on peut donner du bonheur aux autres, dans une anticipation du Ciel. » (AL 129) Je
reviendrai plus longuement sur la charité dans la 3°™ conférence, en évoquant la charité du
Christ dans Sa Passion.

La troisieéme des vertus théologales, 1'espérance, est elle aussi remplie de joie. La joie
la plus fragile, peut-étre, parce que notre espérance est parfois mise a mal par un simple
coup de vent. C'est aussi la joie la plus grande, parce qu'elle atteint 1'éternité. L'espérance
embrasse, en effet, tous les biens que le Christ nous a promis. Et c'est Lui-méme qu'll nous
a promis, c'est la communion a Lui pour toujours, dans la vie bienheureuse. La joie du
Ciel, en union avec tous les saints qui nous ont précédé, en union avec tous les bons anges,
est déja notre ici-bas par la vertu de 1'espérance. « Je vous reverrai, et votre coeur se réjouira ;
et votre joie, personne ne vous l'enlévera. » (16, 22)

Page 7



« Demandez, et vous recevrez : ainsi votre joie sera parfaite. » (Jn 16,24) « Si vous, qui étes
mauvais, vous savez donner de bonnes choses a vos enfants, combien plus le Pére du ciel
donnera-t-il 'Esprit Saint a ceux qui le lui demandent ! » (Lc¢ 11,13)

Demandons encore et toujours 1'Esprit-Saint, Lui qui nous introduit dans la vie de
Dieu, Lui qui nous conduit vers la joie, Lui qui est la joie divine. Et appelons a I'aide tous
ceux qui, au Ciel, vivent déja dans la joie éternelle. Que la Bienheureuse Vierge Marie,
toute pétrie par I'Esprit-Saint, nous aide a avancer sur le chemin des disciples, le cceur
rempli d'amour, de foi et d'espérance. Qu'elle nous obtienne de connaitre, des ici-bas, la
propre joie du Christ, cette joie que le monde ne connait pas, et que nul ne pourra nous
ravir. Amen.

Ave Maria

II  La joie du Jubilé

Bien chéres sceurs dans le Christ,

Parler de la joie du jubilé peut paraitre redondant ; c'est le méme mot, la méme racine
en francais. Et pourtant il faut d'abord signaler qu'a I'origine du terme, il y a une traduction
inexacte. Nous savons que l'année jubilaire trouve son fondement biblique dans le jubilé
de la loi mosaique. Le livre du Lévitique explique :« Vous compterez sept semaines
d’'années, c’est-a-dire sept fois sept ans, soit quarante-neuf ans. Le septieme mois, le dix du moais,
en la féte du Grand Pardon, vous sonnerez du cor pour I'ovation ; ce jour-la, dans tout votre pays,
vous sonnerez du cor. Vous ferez de la cinquantiéme année une année sainte, et vous proclamerez
la libération pour tous les habitants du pays. Ce sera pour vous le jubilé : chacun de vous
réintégrera sa propriété, chacun de vous retournera dans son clan. Cette cinquantieme année sera
pour vous une année jubilaire : vous ne ferez pas les semailles, vous ne moissonnerez pas le grain
qui aura pousseé tout seul, vous ne vendangerez pas la vigne non taillée. Le jubilé sera pour vous
chose sainte, vous mangerez ce qui pousse dans les champs. En cette année jubilaire, chacun de
vous réintégrera sa propriété. » (Lv 25,8-13)

Le mot hébreu yobel que saint Jérdme a transcrit par jubilé¢ (jubileus) désigne peut-
étre la corne de bélier, utilisée pour sonner l'arrivée de cet événement. Le co6té jubilatoire
que I'on sent dans le mot est donc déja une interprétation particuliere du terme original — la
traduction est fausse, mais l'interprétation a beaucoup de sens. Car il y a dans cette année
jubilaire la joie de la libération, de la restitution de tout ce qui avait ¢té aliéné, et cette
année commence précisément a la féte du grand Pardon, qui est également source de joie.

Depuis I'an 1300, I'église Catholique vit régulierement des années jubilaires, dans le
prolongement de l'esprit de ce jubilé israélite. La joie qui nous est proposée est surtout
celle de 'obtention de la grace de l'indulgence, ce pardon total qui est libération non
seulement de nos péchés, mais du poids de la peine temporelle que nos péchés ont valu.

Ce jubilé de 2016, notre saint Pere Francois a voulu le centrer particulierement sur le
mystere de la miséricorde, dans le désir d'accroitre encore notre conscience de

Page 8



I'importance de cette miséricorde divine — et du coup, pour que notre joie soit aussi plus
grande. « Nous avons toujours besoin de contempler le mystere de la miséricorde. Elle est
source de joie, de serénité et de paix,» (MV 2) nous dit-il dans la Bulle d'indiction de
'Année Sainte.

Revenons sur le cceur de notre sujet, en nous demandant quelle est précisément la joie
de la miséricorde ? Paul VI définissait ainsi la joie : « L'homme connait la joie lorsque son
esprit entre en possession de Dieu, connu et aimé comme le bien supréme et immuable. »
La joie spécifique dans la miséricorde est donc dans le fait de retrouver la communion
avec Dieu, que 1'on avait perdue par le péché. Un retour dans I'amour de Dieu qui se fait
par le mouvement nécessaire de la conversion.

Entrer dans le jubilé, c'est donc d'abord entendre 1'appel a la conversion, qui traverse
toute la Bible, et que Jésus fait retentir solennellement au début de Son ministére :
« Convertissez-vous, et croyez a I'Evangile ! »

Paul VI nous dit: « Il nous faut aujourd’hui cesser d'endurcir notre cceur, pour
ecouter la voix du Seigneur et accueillir la proposition du grand pardon, telle que Jérémie
l'annoncait : « Je les purifierai de tout péché qu'ils commirent @ mon égard, je pardonnerai tous
les péchés par lesquels ils m'ont offensé et se sont révoltés contre moi. Et Jérusalem me deviendra
un sujet de joie, d'honneur et de gloire devant toutes les nations du monde ».(Jr 33,8-9) Et
comme cette promesse de pardon et tant d'autres prennent leur sens définitif dans le
sacrifice rédempteur de Jésus, le Serviteur souffrant, c'est Lui, et Lui seulement, qui peut
nous dire, en ce moment crucial de la vie de I'humanité : « Convertissez-vous et croyez en
I'Evangile ».(Mc 1,15) Le Seigneur veut surtout nous faire comprendre que la conversion
demandée n'est en aucune facon un retour en arriere, ainsi qu'il en va pour le péché. Elle
est, au contraire, mise en route, promotion dans la vraie liberté et dans la joie. Elle est
réponse a une invitation provenant de lui, aimante, respectueuse et pressante a la fois :
« Venez a moi, vous tous qui peinez et ployez sous le fardeau, et moi je vous soulagerai. Chargez-
vous de mon joug et mettez-vous a mon école, car je suis doux et humble de cceur, et vous
trouverez soulagement pour vos @mes ».(Mc 11,28-29) » (GID V)

La conversion n'est pas un simple retour en arriere, nous dit-on — cela signifie
¢galement que le bien que nous trouvons dans la communion avec Dieu n'est pas le méme
avant et aprés l'expérience du pardon. Il y a derriere cette idée l'expérience du grand
mysteére de I'Histoire Sainte, que nous chantons dans la nuit de Paques : « Bienheureuse est
la faute d'Adam, qui nous a valu un tel Rédempteur ! »

La joie de se sentir réconcilié avec Dieu, apres le péché, est-elle plus grande que la
joie de la fidélité parfaite ? Nous ne pouvons certainement pas dire cela, ou pas de maniere
aussi abrupte. Car il faut garder a l'esprit que le péché aurait pu ne pas entrer dans le
monde ; la Bienheureuse Vierge Marie témoigne de I'immensité de la joie qui émane d'un
coeur qui n'a jamais commis aucun péché. Et pourtant, dans son Magnificat, elle chante
explicitement la miséricorde, elle confesse 1'action de la miséricorde dans I'histoire de son
peuple Israél : « Le Seigneur éléve les humbles, Il comble de biens les affamés, Il se souvient de
Son amour. »

A cause de la misere originelle de 'homme, la miséricorde marque toute I'histoire de
I'humanité. C'est pour cela que Jésus exprime avec tant d'ardeur la tendresse de Dieu qui
invite a la conversion, qui dit Sa proximité, Son désir de renouer les liens distendus par le

Page 9



péché. Pour que I'homme retrouve la joie de I'amiti¢ avec Lui, pour qu'il découvre la joie
plus grande encore de la participation a la vie divine dans le Christ.

Au ccoeur de Son enseignement, nous connaissons bien les images que Jésus a
employées pour exprimer cette miséricorde du Pére. En particulier, il y a ce beau
chapitre 15 de I'évangile de saint Luc, qui rapporte les grandes paraboles de la
miséricorde. Notre saint Pére nous dit : « Dans les paraboles de la miséricorde, Jésus
révele la nature de Dieu comme celle d’un Pere qui ne s’ avoue jamais vaincu jusqu’a ce
qu’il ait absous le péché et vaincu le refus, par la compassion et la miséricorde. Nous
connaissons ces paraboles, trois en particulier : celle de la brebis égarée, celle de la
piece de monnaie perdue, et celle du pere et des deux fils (cf. Le 15, 1-32). Dans ces
paraboles, Dieu est toujours présente comme rempli de joie, surtout quand il pardonne.
Nous y trouvons le noyau de 1’Evangile et de notre foi, car la miséricorde y est présentée
comme la force victorieuse de tout, qui remplit le coeur d’amour, et qui console en
pardonnant. » (MV 9)

Le pape Frangois note donc, au passage, que Dieu est rempli de joie quand Il
pardonne. Cela ne nous étonne pas, a la lumiére de ce que nous avons vu ce matin. La vie
intime de Dieu est joie, et cette joie resplendit précisément quand elle se communique
dans la création. La joie se donne dans la grace du Salut, qui intégre I'homme dans la vie
divine.

Mais il importe aussi que nous nous arrétions sur la joie de I'hnomme, telle que nous la
révelent ces paraboles de la miséricorde. Il s'agit d'abord de remarquer que ces 3 paraboles
n'en sont qu'une seule. En introduction, saint Luc dit: « Les publicains et les pécheurs
venaient tous a Jésus pour I'écouter. Les pharisiens et les scribes récriminaient contre lui : « Cet
homme fait bon accueil aux pécheurs, et il mange avec eux!» Alors Jésus leur dit cette
parabole... » (Lc 15,1-3) Il s'agit bien d'une parabole au singulier, les deux premiéres
histoires servant a éclairer et a orienter la maniére de comprendre la troisiéme. Les
histoires de la brebis retrouvée et de la piece retrouvée sont de fait trés analogues : il y a ce
méme scénario, de la perte d'un animal ou d'un objet, suivie de la recherche assidue de la
part du berger et de la femme. Le berger va dans le désert, et pousse la recherche jusqu'a
ce qu'il ait retrouvé la brebis. La femme allume une lampe, balaie la maison et cherche
avec soin jusqu'a ce qu'elle retrouve sa piece. Puis il y a la joie de la découverte de la
brebis, et de la picce, et l'affirmation de 1'importance cruciale aux yeux de Dieu de cette
démarche de recherche : car « il y aura de la joie dans le ciel pour un seul pécheur qui se
convertit, plus que pour quatre-vingt-dix-neuf justes qui n'ont pas besoin de conversion », et « il y a
de la joie devant les anges de Dieu pour un seul pécheur qui se convertit. » A la lumiére de ces
deux petites histoires, si on analyse le scénario de la troisieme, I'histoire du fils prodigue,
on voit une différence flagrante : il n'y a pas de mouvement de recherche de I'enfant égaré.
Le pere voit son fils s'éloigner, mais il ne va pas a sa recherche pour le ramener chez lui.
Et cette non-recherche est le nceud de 1'évangile, car celui qui devrait incarner cette
recherche, c'est le fils ainé. C'est lui qui devrait deviner la détresse profonde de son frere
perdu, c'est lui qui devrait communier intimement au désir du pére, et qui devrait se
proposer pour chercher son frére. Or ce frére ainé ne percoit rien de tout cela, bien plus, il
murmure contre le désir de réconciliation du pére — et c'est bien ce que font les pharisiens,
a l'égard de Jésus qui exprime Sa proximité avec les pécheurs. Car Jésus incarne,

Page 10



finalement, le fils ainé tel qu'il devrait étre. Jésus est le Fils unique et bien-aimé du Pére, et
du sein de la Trinité, Il sort et part a la recherche de ses freéres perdus par le péché. Comme
le berger court apres la brebis égarée, comme la femme cherche assidiiment la piece
perdue, Il n'a de cesse d'aller vers ceux qui sont loin de Dieu, qui ont perdu leur dignité
d'enfants de Dieu.

« Toi, mon enfant, tu es toujours avec moi, et tout ce qui est a moi est a toi. » Le fils ainé de
la parabole ne comprend pas quel est son bonheur. Mais Jésus révele quelle est la vraie
joie du fils ain€ : sa propre condition de fils, par laquelle tout lui est commun avec le Pére.
« Tout ce qui est a moi est a toi, et ce qui est a toi est a moi », dira Jésus au Pére, dans la priére
sacerdotale du chapitre 17 de saint Jean — ce sont les mémes mots qu'll utilise. Et c'est
cette joie qu'll veut rendre a ses fréres en humanités, afin que par leur dignité¢ de fils
adoptifs de Dieu, le Saint-Esprit, la vie divine, remplisse leur cceur.

Telle est la joie de la miséricorde, la joie de réintégrer notre condition d'enfants de
Dieu. La parabole du fils prodigue montre aussi un aspect important dans l'attitude de la
conversion, et qui est nécessaire a la joie. « Pére, jai péché contre le ciel et envers toi. Je ne
suis plus digne d'étre appelé ton fils. » Dans son examen de conscience, le fils prodigue
reconnait sa misére, et dans son cceur s'ouvre ainsi un chemin d'humilité. Il constate
qu'ayant quitté sa condition de fils, il n'est plus rien ; de lui-méme, il ne mérite rien.
L'humilité est cruciale sur le chemin de la miséricorde, et elle nourrit fortement la joie de
la réconciliation. Le fils prodigue espere que son pere le prendra, éventuellement, parmi
ses ouvriers ; la surprise de l'attitude extrémement miséricordieuse du Pére le comblera
encore davantage de joie. Car I'humble se réjouit infiniment plus que l'orgueilleux. Le
fils ainé est blasé, il ne voit méme plus la grace qu'il a d'étre si proche de son pere. Le
prodigue, passé dans le creuset de I'humilité, écarquille les yeux et s'émerveille de la bonté
du pere, et redécouvre la graice immense que constitue son état de fils.

C'est pourquoi, sur notre chemin de vie spirituelle, nous devrions avancer de joie en
joie, dans l'expérience renouvelée de la miséricorde. Plus les années s'accumulent, plus les
péchés se multiplient, c'est un fait ; il y aurait de quoi se décourager, si justement nous
n'avions pas foi en la miséricorde infinie du Pére, qui nous touche tout particulierement
par le Sacrement de Réconciliation. L'expérience de cette miséricorde nous met sur le
chemin de I'humilité, qui chaque jour nous donne de nous émerveiller de la bonté du Pére.
Il ne Se lasse jamais de nous pardonner : Sa patiente pédagogie a notre égard doit nous
paraitre, a chaque pardon regu, plus grande et plus merveilleuse. Et nous pouvons ainsi
nous réjouir toujours davantage de la bonté du Pere, en nous réjouissant de notre condition
d'enfants de Dieu.

L'humilité : telle est la source de la joie de la Vierge Marie ; elle n'a pas eu besoin de
s'aventurer dans les lointains pays du péché, pour trouver ce chemin de I'humilité. Et c'est
a cause de son humilité, qu'elle a pu magnifier la miséricorde du Seigneur, et qu'elle s'en
est émerveillée, qu'elle s'en est réjouie infiniment plus parfaitement que nous ne saurons
jamais le faire. «Le Seigneur s’est penché sur I'humilité de sa servante ; désormais tous les ages
me diront bienheureuse. »

A l'invitation de notre saint Pére, tournons-nous donc vers Marie : « Que notre
pensée se tourne vers la Mere de la Miséricorde. Que la douceur de son regard nous
accompagne en cette Année Sainte, afin que tous puissent redécouvrir la joie de la

Page 11



tendresse de Dieu. » (MV 24) Oui, nous désirons connaitre toujours plus profondément la
joie de la tendresse du Seigneur, la joie de la miséricorde ; ainsi nous serons pour nos
fréres et sceurs en chemin ces témoins de la miséricorde dont ce monde a tant besoin. Que
la Bienheureuse Vierge Marie et tous les saints attirent notre cceur vers la joie du Ciel,
cette joie des Anges qui retentit lorsqu'un pécheur se convertit, cette joie que le monde ne
connait pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Ave Maria.

III  Vers la joie parfaite

Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Frere Léon demanda : « Pere, je te prie, de la part de Dieu, de me dire ou est la
joie parfaite. » et saint Frangois lui répondit : « Quand nous arriverons a Sainte-Marie-
des-Anges, trempés par la pluie et glacés par le froid, souillés de boue et tourmentés par
la faim, et que nous frapperons a la porte du couvent, et que le portier viendra en colere et
dira : « Qui étes-vous ? » et que nous lui répondrons . « Nous sommes deux de vos
freres », et qu'il dira : « Vous ne dites pas vrai, vous étes méme deux ribauds qui allez
trompant le monde et volant les aumones des pauvres ; allez-vous en ! » ; et quand il ne
nous ouvrira pas et qu'il nous fera rester dehors dans la neige et la pluie, avec le froid et
la faim, jusqu'a la nuit, alors si nous supportons avec patience, sans trouble et sans
murmurer contre lui, tant d'injures et tant de cruauté et tant de rebuffades, et si nous
pensons avec humilité et charité que ce portier nous connait véritablement, et que Dieu le
fait parler contre nous, o6 frere Léon, écris que la est la joie parfaite.

« Et si nous persistons a frapper, et qu'il sorte en colere, et qu'il nous chasse comme
des vauriens importuns, avec force vilenies et soufflets en disant : « Allez-vous-en d'ici
misérables petits voleurs, allez a I'hopital, car ici vous ne mangerez ni ne logerez ! », si
nous supportons tout cela avec patience, avec allégresse, dans un bon esprit de charité, 6
frere Léon, écris que la est la joie parfaite.

« Et si nous, contraints pourtant par la faim, et par le froid, et par la nuit, nous
frappons encore et appelons et le supplions pour l'amour de Dieu, avec de grands
gémissements, de nous ouvrir et de nous faire cependant entrer, et qu'il dise, plus irrité
encore . « Ceux-ci sont des vauriens importuns, et je vais les payer comme ils le
méritent ! », et s'il sort avec un bdton noueux, et qu'il nous saisisse par le capuchon, et
nous jette par terre, et nous roule dans la neige, et nous frappe de tous les neeuds de ce
bdton, si tout cela nous le supportons patiemment et avec allégresse, en pensant aux
souffrances du Christ béni, que nous devons supporter pour son amour, o frere Léon, écris
qu'en cela est la joie parfaite. »

Nous connaissons bien cet épisode de 'histoire de saint Frangois d'Assise, tout rempli
de bon sens, et pourtant follement excentrique. Oui, dans le regard de la foi, il y a
certainement une joie possible dans les épreuves, mais 1'exagération de saint Frangois dans
la situation qu'il décrit nous fait un peu peur. Il nous faut pourtant, puisque nous sommes a

Page 12



notre troisieme et dernieére médiation, considérer ce mystere de la « joie parfaite », qui a un
enracinement certain dans les Ecritures. Saint Jacques commence ainsi sa lettre :
« Considérez comme une joie extréme, mes fréres, de buter sur toute sorte d’épreuves. » (Jc 1,2)

Il ne s'agit pas la seulement d'une joie a venir, celle qu'on peut espérer apres
I'épreuve, mais bien une joie dans l'épreuve, grace a 1'épreuve. Pour essayer d'en
comprendre quelque chose, il s'agit pour nous de poser un regard de foi sur la Passion de
Jésus. La nous pourrons voir quelles sont cette charité et cette espérance remplies de joie,
qui constituent la joie parfaite, la plus parfaite que I'on puisse connaitre ici-bas, avant la
joie du Ciel.

«lI'n'y a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour ceux qu'on aime, » (Jn 15, 13)
nous a dit Jésus, au soir de la Ceéne. Un regard extérieur sur Sa Passion ne voit qu'un
déchainement de douleurs et d'injustices, alors que la foi nous révele le mysteére d'un
amour qui se donne, librement, totalement. « Avant la féte de la Paque, sachant que I'heure
était venue pour lui de passer de ce monde a son Pére, Jésus, ayant aimé les siens qui étaient dans
le monde, les aima jusqu’au bout. » (Jn 13,1) C'est ainsi que saint Jean introduit le discours
avant la Céne, et la Passion, qui suit dans le méme mouvement. « Je donne ma vie, pour la
recevoir de nouveau. Nul ne peut me l'enlever : je la donne de moi-méme. » (Jn 10,17-18) Le
caractere extrémement pénible de Sa Passion, qui est une épreuve morale et physique, est
¢crasant. Mais il ne peut pas occulter les motivations de Jésus, I'ardeur qu'll a voulu mettre
et qu'll a mis dans Sa manicre de vivre cette épreuve. Et elle a clairement eu, pour Lui, le
sens d'un don, du plus grand don de l'amour.

Saint Paul nous rapporte, dans les Actes des Apoétres, une autre parole du Christ qui
¢éclaire Sa Passion : « Souvenez-vous des paroles du Seigneur Jésus, car lui-méme a dit: Il y a
plus de bonheur a donner qu’a recevoir. » (Ac 20,35) Oui, il y a du bonheur a donner, il y a de
la joie dans le don de soi par amour — et ce, quelles que soient les circonstances, les
modalités de ce don de soi. C'est pourquoi il ne faut pas avoir peur de considérer cette joie
du Christ dans Sa Passion. Elle n'a rien de morbide, elle n'a rien a voir avec cette recherche
volontaire des souffrances et des mortifications qui ont pu marquer certaines formes de
spiritualité chrétienne : Jésus n'a jamais voulu souffrir, et nous n'avons pas a désirer la
souffrance pour elle-méme. Mais Il a pleinement consenti a boire toute la coupe de
douleurs, comme la preuve du joyeux don de Lui-mé€me au Pére et a nous. Et nous
pouvons, a Son imitation et en union a Son offrande, trouver une vraie joie dans le don de
nous-méme, malgré toutes les contrariétés qui pleuvent sur nous. Nous arrivons 1a au sens
profond de la «joie parfaite » de saint Francois: «si fout cela nous le supportons
patiemment et avec allégresse, en pensant aux souffrances du Christ béni, que nous
devons supporter pour son amour, o frere Léon, écris qu'en cela est la joie parfaite. »

L'apotre Saint Pierre, dans sa premiere lettre, revient a plusieurs reprises sur cette joie
au sein des épreuves. « Dans la mesure ou vous communiez aux souffrances du Christ,
réjouissez-vous, afin d’étre dans la joie et I'allégresse quand sa gloire se révélera. Si I'on vous
insulte pour le nom du Christ, heureux étes-vous, parce que I'Esprit de gloire, I'Esprit de Dieu,
repose sur vous.» (1 P 4,13-14) Saint Pierre évoque bien sir le bonheur a venir, qui
couronnera la persévérance, mais il parle également de cette joie aujourd'’hui, dans la
communion aux souffrances du Christ. « C'est une grace de supporter, par motif de conscience
devant Dieu, des peines que I'on souffre injustement. En effet, si vous supportez des coups pour

Page 13



avoir commis une faute, quel honneur en attendre ? Mais si vous supportez la souffrance pour avoir
fait le bien, c’est une gréce aux yeux de Dieu. C'est bien a cela que vous avez été appelés, car
C’est pour vous que le Christ, lui aussi, a souffert ; il vous a laissé un modele afin que vous suiviez
ses traces. » (1 P 2,19-21) C'est une grace de souffrir, nous dit-il, sous-entendu : c'est une
joie. Car la foi nous révele que 1'épreuve, subie injustement ou arbitrairement, est
l'invitation a une communion a la Passion du Christ. Et donc une occasion de connaitre Sa
joie. « Je parle ainsi, pour qu'ils aient en eux ma joie, et qu'ils en soient comblés. » (Jn 17,13) La
liturgie du Sacrement des Malades nous donnera cet aprés-midi un autre passage de cette
lettre de saint Pierre.

Lorsqu'll annonce Sa Passion et Sa Résurrection, dans I'évangile de saint Jean, Jésus
utilise une image trés intéressante : « Amen, amen, je vous le dis : vous allez pleurer et vous
lamenter, tandis que le monde se réjouira ; vous serez dans la peine, mais votre peine se changera
en joie. La femme qui enfante est dans la peine parce que son heure est arrivée. Mais, quand
I'enfant est né, elle ne se souvient plus de sa souffrance, tout heureuse qu’un étre humain
soit venu au monde. Vous aussi, maintenant, vous étes dans la peine, mais je vous reverrai, et
votre coeur se réjouira ; et votre joie, personne ne vous I'enlévera. » (Jn 16,20-22) Les douleurs
de la Passion sont comparées a celles d'un enfantement ; mais cette image va beaucoup
plus loin encore, car ces douleurs sont les douleurs d'un enfantement. En effet, par ce don
d'amour du Christ, nous recevons la vie, nous recevons Sa vie. Cette image est
singuliérement appropriée, car les douleurs de l'enfantement, selon la tradition biblique,
sont précisément I'une des conséquences du premier péché. « C'est dans la peine que tu
enfanteras des fils », avait dit Dieu a Eve. La Passion de Jésus concentre les conséquences
des péchés de I'humanité entiere, et la victoire sur le péché consiste justement dans la
transformation de cette violence déchainée contre Lui en un acte d'engendrement, dans
I'amour. Un acte douloureux selon la nature, mais rempli de la joie de l'amour qui se
donne.

Cette image de la Passion comme un engendrement nous invite également a tourner
notre regard vers Marie. Par une grace toute spéciale, elle avait été préservée des douleurs
de l'enfantement pour Son Premier-N¢é — cela fait partie pour nous d'une vérité de foi : la
virginité perpétuelle de Marie. Toute pure et préservée du péché, le Seigneur avait voulu la
préserver de cette conséquence du péché d'Eve. Mais au moment de la Passion, en union
avec Son Fils, elle vit cette étape comme un nouvel engendrement, douloureux cette fois,
d'une douleur qui transperce son cceur. Marie n'a pas souffert pour engendrer le Premier-
N¢, mais elle souffre au pied de la Croix pour engendrer tous les fréres et sceurs de Jésus,
nous a qui Il partage Sa vie par les mérites de Sa Passion. Ce que nous avons dit de la
charité du Christ vaut aussi pour Marie, car elle s'est pleinement associée a Lui en Sa
Passion. Par sa compassion, elle a embrassé tous les sentiments du Cceur de Jésus, et elle a
elle aussi connu cette joie de I'amour qui se donne. Cette joie de la Mére qui donne la vie.

Elle est la preuve, pour nous, qu'il est possible d'entrer dans cette joie parfaite, méme
si nous n'arriverons jamais a son niveau de proximité avec Jésus. Au cours de la Passion,
la joie de Marie n'a certainement pas ¢été exubérante et continue, elle n'était pas
désincarnée au point de ne pas €tre accablée par 1'épreuve. Mais la lame de fond, dans son
ceeur, €tait cette méme joie que celle de Jésus, et c'est pour cela qu'elle était « debout, pres
de la Croix » (Jn 19,25), et non pas abattue.

Page 14



Marie « est notre modele dans [’ordre de la foi, de la charité et de la parfaite union
au Christ », nous dit le Concile. (LG 63). Elle est également notre modele dans 1'ordre de
l'espérance, et il nous faut encore observer un instant l'espérance de Marie, dans ce
¢vénement de la Passion. Nous avons dit, hier, qu'il y a une grande joie dans I'espérance,
peut-€tre la joie la plus grande, parce qu'elle atteint 1'éternité. L'espérance nous tourne vers
l'avenir, vers la pleine réalisation des promesses de Dieu, vers la joie qu'll nous a promise
dans la communion définitive avec Lui, dans le Ciel.

Marie était toute nourrie de l'espérance d'Israél. Au jour de 1'Annonciation, 1'archange
Gabriel avait encore renforcé cette espérance, en la liant a la personne de Jésus, son
enfant : « Il sera grand, il sera appelé Fils du Tres-Haut ; le Seigneur Dieu lui donnera le tréne de
David son pére ; il régnera pour toujours sur la maison de Jacob, et son régne n'aura pas de fin. »
(Lc 1,32-33) Au pied de la croix, elle contemple le trone de Son Fils, qui est tout le
contraire du glorieux trone de David ; elle voit Jésus couronné d'épines et d'opprobre, et
moqué jusque dans le titre placé au-dessus de Lui : « Jésus le Nazaréen, Roi des juifs » (Jn
19,19). Les promesses se sont accomplies de maniére trés paradoxales... mais Marie ne
doute pas qu'elle trouveront leur plein accomplissement dans une vraie gloire. Elle espere,
contre toute espérance, comme Abraham l'avait fait sur le mont Moriah. Au sujet du
sacrifice d'Abraham, la lettre aux Hébreux offre un bel éclairage : « Gréce a la foi, quand il
fut soumis a I'épreuve, Abraham offrit Isaac en sacrifice. Et il offrait le fils unique, alors qu'il avait
recu les promesses et entendu cette parole : C'est par Isaac qu'une descendance portera ton nom.
Il pensait en effet que Dieu est capable méme de ressusciter les morts ; c’est pourquoi son fils lui fut
rendu: il y a la une préfiguration. » (He 11,17-19) Malgré le caractére paradoxal de la
situation, Abraham n'avait pas perdu l'espérance de voir la descendance de son fils : et la
Vierge Marie vit un mystere analogue, aupres de son Fils crucifié. Elle a porté 1'espérance
a son extrémité, dans l'attente de la réalisation glorieuse des paroles de 1'Ange. Elle a
espéré sans défaillir, jusqu'a ce que Jésus ait achevé Son offrande, et méme au-dela : car la
foi et l'espérance de Marie ont continué¢ de porter cette offrande jusqu'au matin de la
Résurrection. Ce n'est pas pour rien que nous faisons mémoire, chaque samedi, de la
Vierge Marie : dans son cceur, la foi et I'espérance ont été portées a leur plus noble
extrémité, dans le grand Samedi Saint, dans le silence de Dieu.

Marie a espéré voir Son Fils glorifi¢ — mais elle a également, dans son espérance,
pensé a nous, les freres et sceurs de Jésus. Notre salut a colit¢ immensément cher au Christ,
et a elle. C'est au prix de la mort de Son premier-né qu'elle espére obtenir la vie éternelle
pour nous, ses enfants d'adoption. Et de cette vie qui nous est promise et méritée par Jésus,
elle se réjouit déja, dans la confiance que le Projet d'amour du Seigneur réussira. Cette joie
de l'espérance, nous pouvons nous aussi la connaitre, au sein méme de nos épreuves, dans
la confiance que toute vie donnée, en union a Jésus, porte du fruit.

Au moment de la plus grande épreuve, Jésus et Marie nous montrent donc le chemin
de la joie parfaite, de la joie victorieuse de toutes les attaques du monde. Cela peut nous
paraitre immense et lointain, trop grand pour nous. Et pourtant, I'Esprit-Saint nous
connecte directement a ce mystere, spécialement au travers des sacrements. Ce n'est pas
pour rien que Jésus nous a donné le Sacrifice Eucharistique : c'est pour que nous soyons
nous aussi, comme Marie, présents au pied de la Croix. Par I'Eucharistie sacramentelle,
nous communions intimement avec Marie a la grande offrande de Jésus, le sacrifice qui

Page 15



sauve le monde et qui est digne du Péere. Et cela doit remplir nos cceurs de joie, d'autant
plus facilement qu'il n'y a plus pour nous la chape de douleur dans laquelle le Christ a
offert Son Sacrifice historique. La violence et I'amertume de la Croix sont passées, une
fois pour toutes, il n'y a plus pour nous que cette Offrande parfaite, qui nous rejoint sous
les doux signes du pain et du vin, le signe d'un repas ou Jésus Se donne librement,
totalement.

Tous les sacrements nous unissent a Jésus, dans le mystére de Sa Passion et de Sa
Résurrection. L'Eucharistie et le Sacrement du Pardon sont les jalons les plus fréquents sur
notre chemin de foi, mais c'est aussi le cas du Sacrement des Malades, que nous recevrons
cet apres-midi, et qui nous unit tout spécialement au Christ souffrant, dans I'espérance du
Salut. Rendons grace pour toutes ces sources de joie qu'll nous donne, elles sont chaque
jour a portée de notre cceur ! Tournons-nous avec confiance vers Marie et tous les saints,
qui ont su expérimenter et témoigner de la joie de la foi, de la joie de la charité, de la joie
de I'espérance. Oui, il y a une joie parfaite que 1'on peut connaitre des ici-bas, il y a un Ciel
pour nous, déja sur notre chemin de croix. « Vous aussi, maintenant, vous étes dans la peine,
mais je vous reverrai, et votre coeur se réjouira ; et votre joie, personne ne vous l'enlévera. »
Amen.

Ave Maria.

Page 16



Vépres & Sacrement des Malades

Lecture breve :

De la lere lettre de saint Pierre (1, 3-9)

Béni soit Dieu, le Pére de notre Seigneur Jésus Christ : dans sa grande miséricorde, il
nous a fait renaitre pour une vivante espérance grace a la résurrection de Jésus Christ
d’entre les morts, pour un héritage qui ne connaitra ni corruption, ni souillure, ni
flétrissure. Cet héritage vous est réservé dans les cieux, a vous que la puissance de Dieu
garde par la foi, pour un salut prét a se révéler dans les derniers temps. Aussi vous exultez
de joie, méme s’il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps encore, par toutes
sortes d’épreuves ; elles vérifieront la valeur de votre foi qui a bien plus de prix que 1’or —
cet or voué a disparaitre et pourtant vérifié par le feu —, afin que votre foi regoive louange,
gloire et honneur quand se révélera Jésus Christ. Lui, vous I’aimez sans 1’avoir vu ; en lui,
sans le voir encore, vous mettez votre foi, vous exultez d’une joie inexprimable et remplie
de gloire, car vous allez obtenir le salut des ames qui est I’aboutissement de votre foi.

Homélie :
Bien chéres sceurs dans le Christ,

« Vous exultez de joie, méme s'il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps encore,
par toutes sortes d'épreuves. » Le rituel du Sacrement des Malades, qui propose cette
exhortation de saint Pierre, est clairement marqué par le mystére de la joie. Une joie que
nous possédons dans la foi, car déja « il nous a fait renaitre », une joie dans l'amour, car
« vous aimez Jésus-Christ sans I'avoir vu, » une joie dans l'espérance, « car vous allez obtenir le
salut des ames qui est 'aboutissement de votre foi. »

Par la grace du Sacrement, I'Esprit-Saint veut nous configurer au mystere de la Croix
du Christ, qui est puissance de vie. La maladie et la faiblesse de I'dge, les douleurs et les
limitations diverses qu'elles induisent, sont les clous qui nous attachent a notre croix. Par
I'union a Jésus, nous trouvons cependant dans cette Croix la source de la vie, la source
d'une force qui nous conduit vers la vie. « Il faut que vous soyez affligés, pour un peu de temps
encore, par toutes sortes d’épreuves », nous a dit saint Pierre. « |l faut», nécessité qu'il
n'explique pas, comme Jésus Lui-méme n'avait pas expliqué cette nécessité : « Il faut que le
Fils de 'homme souffre beaucoup ». Mais avec Jésus, en Jésus, nous pouvons accepter cette
croix, dans l'espérance profonde que ce mystere porte du fruit en nous, et dans la vie de
I’Eglise.

Accueillons donc cette grace avec foi, avec amour, avec espérance. Le Seigneur
miséricordieux se penche sur notre misére, Il n'attend que notre humilité et notre désir de
Le servir pour réaliser encore des merveilles. Accueillons Sa force, accueillons Sa joie,
cette joie que le monde ne connait pas, et que nul ne pourra nous ravir. Amen.

Page 17



