+

« Joyeux Caréme ! »

Conférence de Caréme — vendredi 10 mars 2023 — Petit Foyer de Fegersheim

Nous n’avons pas tellement 1’habitude de nous souhaiter un « Joyeux Caréme » ;
d’ailleurs, est-ce que cette expression a du sens ? Ou bien ¢’est un oxymore, comme disent
les littéraires : c’est-a-dire la conjonction entre deux termes inconciliables ? Je crois qu’il y
a quelque chose a creuser, a réfléchir. Mais quelle peut étre la joie du Caréme ?

La premiére possibilité qui se présente, c’est la joie de I’espérance. L’espérance, c’est
ce qui nous permet de voir au loin, et de nous réjouir de ce qui va arriver. De gotiter d¢ja
aujourd’hui quelque chose de ce que nous aurons plus tard. Et alors nous pourrions dé¢ja
nous réjouir de la féte de Paques.

L’espérance est fondamentale en nous ; nous sommes toujours dans 1’attente d’un
futur joyeux, parce qu’il y a toujours dans le futur quelque chose de nouveau, de plus
grand, qui est donc une promesse de joie. Et Paques ravive en nous le désir de la vie
¢ternelle, le désir du Ciel, c’est sir.

Pendant cette période de 40 jours, nous pensons a Paques, mais dans cette espérance
il y a aussi des espoirs humains qui sont un peu meélangés... par notre imagination, nous
sommes dans le plaisir anticipé de retrouver le chocolat, les lamele, les ceufs de Paques, le
roti... On en salive déja ! C’est slr, cette manicere de voir est présente dans un coin de
notre esprit... mais ce serait dommage de ne cultiver que I’espérance, 1’attente. C’est vrai,
on peut et on doit étre dans cette perspective, mais je trouve que cette joie-la ne doit pas
tout dominer, elle peut peut-étre laisser de la place a d’autres modalités de la joie.

Mais alors quelle est, quelles sont les joies du Caréme ? Je propose que nous
cherchions du c6té des deux autres vertus théologales : la foi et la charité. Pourquoi,
comment le Caréme nous permet de cultiver la joie de la foi ? Comment il nous permet de
vivre la joie de ’amour ? Nous déploierons cela en quatre petits chapitres.

I/ Le Caréme, chemin de foi : la joie du don de la grace

On ne peut pas parler du Caréme sans évoquer Paques : il faut d’abord se poser la
question, pourquoi célébrons-nous Paques, qu’est-ce que nous célébrons a Paques ? Nous
avons I’habitude de célébrer des anniversaires, de célébrer annuellement une grande féte,
une étape. Les Juifs célébraient annuellement le souvenir de la sortie d’Egypte, la PAque —
et Jésus S’est clairement glissé dans le sillon de cette fé€te, en lui donnant un sens plus
large, plus profond : il s’agit désormais de Sa Paque, de Sa traversée de la mort pour faire
surgir une nouvelle vie, par Sa Résurrection. Les premiers chrétiens étaient juifs, mais
apres la Résurrection, ils ne pouvaient plus féter I’ancienne Paque juive, sans penser a la



Paque de Jésus, infiniment plus importante. Mais est-ce seulement pour s’en souvenir,
annuellement, qu’ils ont maintenu cette féte ?

La Paque de Jésus, ce que nous appelons Son Mystere Pascal, ¢’est un événement
unique dans la vie du Fils de Dieu, Jésus ; mais c¢’est surtout I’événement central de toute
I’histoire du cosmos. Au sommet de tout ce qui se passe dans I'univers, il y a I’aventure de
I’humanité ; et au centre de cette aventure, il y a cet événement unique qui la concerne en
totalité, qui lui donne du sens et une orientation. Pour nous, la Paque de Jésus est le cceur
et la clef de tout ce qui existe.

C’est un événement du passé, mais qui concerne tous les temps : quand nous le
rappelons, ce n’est pas que sur le mode de la mémoire, comme un souvenir que nous
ravivons. Nous ne nous souvenons pas de la Paque, nous la célébrons. Car dans les
sacrements de 1’Eglise, le Christ Se rend vraiment présent dans Sa personne et dans Son
action.

Au cceur de la Nuit de Paques, il y a la célébration de 1’Eucharistie : par le Sacrifice
de la Messe, nous rendons vraiment présent la Passion, la Mort et la Résurrection du
Seigneur, Son Passage se réalise ici et maintenant. Bien sir, cela se réalise chaque jour,
chaque dimanche de la méme manicre, dans chaque célébration de I’Eucharistie. Mais
nous voulons, dans cette nuit spéciale, célébrer cette PAque de la maniére la plus solennelle
possible — avec tellement de beauté et de ferveur que nous comprenions vraiment que cet
¢vénement et pleinement présent, dans toute Sa puissance. Le Seigneur a réalis€ Son
ceuvre de Salut, c’est le cceur de toute la réalité qu’ll rend présent dans notre aujourd’hui.

Cet événement n’est pas seulement un événement de la vie de Jésus, il nous concerne
aussi intimement : et c’est pour cela que la nuit de Paques est le moment ou 1’Eglise
célebre traditionnellement le baptéme. Par le baptéme, chacun est uni au Christ ; uni a Lui
dans Sa mort et dans Sa Résurrection, nous avons été greffé a Lui, nous avons regu de Lui
le Salut, et la vie divine. Saint Paul nous dit : « Par le baptéme, nous avons été unis au Christ
Jésus. Si donc, par le baptéme qui nous unit a sa mort, nous avons été mis au tombeau avec lui,
c'est pour que nous menions une vie nouvelle, nous aussi, comme le Christ qui, par la toute-
puissance du Pere, est ressuscité d’entre les morts. » (Rm 6,3-4) Dans la nuit de Paques, nous
revivons pour ainsi dire notre baptéme. C’est pour cela que la liturgie, au moment de bénir
I’eau, nous invitera a renouveler notre engagement baptismal. Il n’y a pas toujours de
nouveaux baptisés a ce moment-la, mais chacun de nous doit se reconnecter a la
profondeur de son baptéme.

La féte de Paques, c’est donc la féte de notre Salut, la célébration de notre baptéme.
Le Christ nous a connecté a Lui une fois pour toutes, dans la célébration de notre baptéme,
autrefois ; mais la grace qu’ll nous donne va se développer tout au long de notre vie, nous
grandissons progressivement en sainteté, dans notre condition d’enfant de Dieu, et c’est
toujours a partir de cette racine de notre baptéme que la grace se développe.

Au baptéme, nous avons re¢u un vétement blanc, signe de la puret¢ de la vie
nouvelle : ce vétement, nous le salissons bien souvent, car nous ne vivons pas toujours a la
hauteur de notre vocation d’enfant de Dieu. Tant que nous sommes ici-bas, soumis aux
aléas du temps, nos fragilités et nos faiblesses nous rattrapent. Le retour a la pureté, la
grace du pardon, nous pouvons I’accueillir spécialement au travers du Sacrement du



Pardon, la Confession : ce sacrement est méme indispensable, lorsque nous sommes
tombés dans le péché grave — car a ce moment, la vie divine ne circule plus en nous. La
grace du Sacrement vient revitaliser notre lien au Christ. La séve de Sa vie coule a
nouveau en nos veines, comme au jour de notre baptéme.

Mais de manicre plus large, nous voulons maintenir en nous cette dignité que nous
avons regue, par le travail de la pénitence. La pénitence, ce sont tous ces efforts que nous
faisons, pour que la grace en nous porte du fruit, pour que la grace régne dans toutes les
zones de notre vie, a tous les niveaux, car il reste toujours en nous des résistances. Cette
pénitence, nous devrions I’exercer un peu tous les jours, en continu — tout comme nous
devrions vivre chaque jour dans la pleine conscience de notre dignité d’enfant de Dieu,
tout orientés vers la sainteté. ..

En tout cas, cette pénitence, nous voulons la prendre au sérieux a cette occasion tres
spéciale de notre baptéme, du renouvellement de la grace de notre baptéme dans la Vigile
Pascale. Et le temps du Caréme est précisément ce temps de pénitence que nous voulons
prendre, consciemment, pour nous y préparer, en vivant davantage a la hauteur de notre
condition d’enfants de Dieu.

Le Caréme, pour chacun de nous, est donc un itinéraire catéchuménal : comme les
personnes qui se préparent a accueillir le baptéme dans la Nuit Pascale, nous voulons
reprendre conscience de cette grace. Nous ne faisons pas semblant de préparer notre
baptéme, comme si nous n’étions pas encore baptisés : mais justement, de manicre plus
profonde encore que les catéchumenes, nous voulons raviver notre conscience du trésor de
la vie divine que nous avons recu dans le baptéme, en travaillant par la pénitence a nous
convertir vraiment, en profondeur.

La plupart d’entre nous ont regu le baptéme petit enfant : c’était donc littéralement
une grace, un cadeau gratuit que nous n’avons pas choisi. Mais de cette gratuité, nous
avons besoin de nous émerveiller, de nous réjouir, car elle est le signe d’un amour
immense qui nous a précédé et qui nous accompagne.

Ce trésor de la foi et du baptéme, tous les dimanches du Caréme vont le déployer
progressivement. Spécialement dans cette année liturgique, I’année A, il y a tout un
parcours qui correspond a I’initiation des catéchumenes, ceux qui vont entrer dans la grace
du baptéme. Passons rapidement sur ces étapes. Au 1° dimanche de Caréme, nous avons
assisté a la victoire de Jésus face a la tentation, Sa victoire qui est la nétre. Par la foi, nous
ne sommes plus esclave du mal, mais libre pour faire le bien. Le 2°™ dimanche de Caréme,
nous avons assisté a la Transfiguration de Jésus : ce moment ou la gloire divine transparait
au travers de Sa chair humaine. La foi nous permet de comprendre le mystére de la
divinit¢ de Jésus, au travers de Son existence humaine : elle nous permet de voir
I’invisible, grace a la Parole révélée par Dieu. Nous croyons, et cette foi nous fait accéder
a ce monde lumineux de Dieu, qui se cache derricre les apparences de ce monde qui passe.

Dans le 3°™ dimanche, avec 1’évangile de la Samaritaine, nous nous émerveillerons
du don de I’eau vive. C’est I’eau du baptéme, qui a fait de nous des enfants de Dieu, 1’eau,
symbole de I’Esprit que nous avons regu, et que nous recevons chaque jour en abondance.
La foi nous fait vivre de ce jaillissement permanent de I’Esprit, qui unit le Pere et le Fils.
Au 4°™ dimanche, avec la guérison de ’aveugle-né, Jésus se révélera comme la vraie
lumiere. La foi est cette lumicre venue d’en-haut, qui nous fait communier a la pensée, a la



sagesse divine, qui nous révele la réalité des choses, telles que Dieu les voit. La foi est ce
6°™ sens, qui permet de voir ce qui est invisible aux yeux de la chair : la présence et
I’amour du Seigneur.

Le 5°™ dimanche, nous assisterons a la résurrection de Lazare, le plus étonnant des
miracles, qui n’est pourtant que 1’annonce du miracle a venir : la Résurrection de Jésus. Le
Christ Se révele comme la Résurrection et la Vie : cette vie éternelle et indestructible dont
nous avons recu le germe, par la foi et le baptéme. Le dernier dimanche touchera déja a la
Passion du Christ : j’en parlerai un peu plus tard. Au travers de toutes ces étapes, les
catéchumenes doivent découvrir toute la richesse de notre foi. Et pour nous qui sommes
déja baptisés, ce sont autant de rayons qui viennent raviver notre joie, dans la conscience
de ce trésor de la foi qui a été versé dans notre cceur.

La joie du Caréme, c’est donc cette joie de redécouvrir I’infinie richesse du don que
nous avons recu, dans notre baptéme. C’est la joie de faire vraiment des efforts pour vivre
davantage a la hauteur de notre dignité d’enfant de Dieu : ainsi, dans la nuit de Paques,
lorsque nous renouvellerons nos engagements de baptéme, ce que nos lévres professeront
correspondra vraiment a ce que nous voulons vivre, et nous sentirons la puissance de la
Résurrection, et nous entrerons a une nouvelle profondeur dans le monde de la grace.
Vivons donc ce Caréme dans la foi, et nous sentirons chaque jour la joie de la foi, c’est la
joie de nous savoir aimé par le Pere, uni au Christ, conduit par I’Esprit.

I1/ Le Caréme, chemin de combat :
la joie de la victoire du Christ '

La durée du temps de Caréme, 40 jours, correspond au temps que Jésus avait passé au
désert, au moment d’entrer dans la vie publique. Le désert est un lieu de pénitence, un lieu
d’épreuve, de combat. Nous pensons aux 40 années que le peuple Hébreux a passées au
désert, c’était a 1’époque le temps d’une vie, d’une génération. Mais nous, nous n’allons
pas au désert comme les Hébreux, en étant condamnés a tourner en rond ; nous y allons
pour mener un combat, et surtout pour accueillir une victoire. Car nous n’allons pas seul
au désert, chacun avec ses problémes et ses tentations — heureusement, sinon ce serait la
catastrophe ! Jésus a vécu le combat contre le diable au désert, Il a été victorieux : et s’Il
nous invite a Le suivre au désert, c’est pour participer a Sa victoire.

Revenons sur le 1 dimanche de Caréme, ou nous avons justement entendu cet
¢épisode de la lutte de Jésus contre Satan, au désert. Il est fondamental pour nous, car il va
nous indiquer I’attitude du chrétien face au mystere du mal — ce mal qui nous rejoint et
nous tente chaque jour. Dans le temps de Caréme nous voulons concentrer nos efforts dans
cette lutte, en prendre conscience pour lutter avec sérieux et courage. Car il en va de notre
dignité d’enfant de Dieu !

Rappelons-nous du parcours des lectures de ce dimanche : la premicre lecture
racontait le premier péché d’Adam et d’Eve, I’évangile parlait du Christ au désert, et entre

'Cf. homélie du 26 février 2023 (http://perejeanse.net/homelies/Homelie 2023-02-26.pdf)

4



les deux, saint Paul faisait le paralléle entre Adam et le Christ : par la faute du seul Adam,
« la mort a frappé la multitude », grace a Jésus-Christ seul, « la gréace de Dieu s’est répandue en
abondance sur la multitude. »

Dans la tentation du Christ au désert, nous voyons la revanche de I’humanité sur le
diable : la fidélité de Jésus a Son Pere présente, pour ainsi dire, 1’antidote au premier
péché. En tant que baptisés, nous ne sommes plus seulement les héritiers d’Adam,
accablés par notre faiblesse a 1’égard du mal ; nous sommes aussi héritiers du Christ, Lui
qui a vaincu Satan, et nous sommes devenus capables de lutter et de le vaincre, en union a
Jésus. La nature de ’homme n’est plus seulement le lieu ou le diable va encourager le
péché, c’est surtout le lieu ou va resplendir la dignité d’enfant de Dieu pour laquelle elle a
¢té créée. Tout I’enjeu de la tentation originelle, et de la tentation du Christ, se situe au
niveau de cette dignité¢ de ’homme, et comment ’homme va parvenir a la divinisation.

Le serpent disait a Eve : « Vous serez comme des dieux, connaissant le bien et le mal. »
Devenir comme des dieux... n’est-ce pas finalement le projet de Dieu ? Car il veut que les
hommes deviennent Ses enfants ; et c’est bien cela qui se réalise dans le mystére du
Christ : le vrai Fils de Dieu, qui partage éternellement la nature du Pere, S’est fait homme,
pour que en nous unissant a Lui, nous participions a Sa dignité de Fils. Par le baptéme,
nous sommes vraiment enfant de Dieu, et nous devenons comme Dieu. Les enfants
ressemblent naturellement a leurs parents : et la beauté, la bonté infinie de Dieu, Il désire
que nous la manifestions dans notre existence humaine, que nous soyons Ses dignes
enfants. « Soyez parfaits, comme votre Pere céleste est parfait ! », nous dit Jésus — et Il nous
donne vraiment Son Esprit, qui nous fait ressembler a Lui.

Devenir comme des dieux — en soi ce n’est pas 1a le probléme ; la tentation du diable
est surtout dans le moyen : en connaissant le bien et le mal. Comment voulons-nous
connaitre le bien et le mal ? Dieu nous a proposé¢ un chemin : c’est d’étre attentif et
obéissant a Sa Parole. C’est de connaitre le bien comme Lui le connait, parce qu’il est sorti
de Ses mains — et que tout ce qui vient de Dieu est bon. Dieu est tout entier le bien ; on
peut méme dire qu’ll ne connait pas le mal, dans le sens ou le mal est seulement une
privation du bien, ¢’est I’ombre que nous ne pouvons voir que lorsque nous nous sommes
détournés de la lumicre. Dieu propose la lumiere du bien, et avertit ’homme du danger a
se détourner de cette lumiere, en exprimant une parole, un commandement, un
avertissement qui est une parole de vie. Car se séparer de Lui, c’est se détourner de la
bonté, de la vie.

Le diable propose un autre chemin pour connaitre le bien et le mal, le chemin que lui
connait, car c’est celui qu’il a choisi. Connaitre le mal, par I’expérience. Faire le mal, pour
le connaitre de I’intérieur. Mais alors nous ne ressemblons plus a Dieu, nous ressemblons
au Diable. Dans le verbe connaitre, il y a le verbe naitre, et nous pouvons voir cela dans
un sens tres fort : en faisant le mal, nous naissons du mal, nous agissons en enfants du
diable, qui lui ressemblent.

Par le baptéme, nous sommes nés de Dieu, et nous voulons ressembler a Dieu en
connaissant le bien comme Lui le connait, de la maniére dont Il nous le révele. En nous
confiant a Sa Parole, & Sa pédagogie sur nous : car en bon Pére, Il veut nous conduire de
bien en bien, vers toujours plus de lumiere et de bonté.



Le péché d’Eve n’était pas principalement dans son désir de devenir comme Dieu,
mais dans la maniére d’atteindre cet objectif. Elle a désobéi, elle a transgressé la Parole
divine, s’¢loignant de la relation de confiance qui doit régner entre les enfants et leur pere.
On peut méme dire qu’elle s’est €loignée de sa condition humaine, car Dieu avait gravé en
nous Son image pour que nous puissions toujours grandir dans Sa ressemblance. En
voulant devenir comme dieu, mais a la maniére du serpent, elle a perdu sa dignité
originelle, et elle a déshonoré sa condition humaine.

Jésus, dans Son combat contre le diable, va restaurer cette dignité de ’homme. Car il
faut étre pleinement homme, pour devenir enfant de Dieu selon notre vocation. C’est pour
cela que le diable va Le tenter en lui proposant de dépasser la condition humaine. Il va Lui
proposer de faire des miracles : « Si tu es Fils de Dieu, ordonne que ces pierres deviennent des
pains. »

Des miracles, Jésus a la puissance d’en faire, quand Il estime que c¢’est opportun, que
c’est nécessaire pour le bien des personnes, comme un signe de tendresse de la part du
Peére. Mais la il s’agit de la lutte de I’homme contre le diable ; Il va s’en tenir strictement
aux capacités de Sa nature humaine. Alors qu’ll est pleinement Fils de Dieu, d’une
maniere tout a fait unique, il ne cherche pas a S’échapper de Sa condition humaine. Et
nous verrons méme qu’il S’en tiendra a la vérité de Sa condition d’homme jusqu’au bout,
jusqu’a la derniére minute de Sa vie d’homme. « S'il est Fils de Dieu, qu'il descende de sa
croix ! » : ce sera la derni¢re tentation du diable, que nous entendrons au moment de la
Passion. Mais Jésus ne descendra pas : car Il est vraiment homme, et Il veut nous tracer le
chemin de la divinisation dans notre vraie vie humaine, jusqu’au bout.

Jésus n’est pas Fils de Dieu pour jouer au sur-homme, pour mettre Ses super-
pouvoirs au service de Ses besoins personnels. Ce n’est pas cela, étre Fils de Dieu : et cela
vaut aussi pour nous, qui par le baptéme sommes devenus enfants de Dieu, nous ne
devenons pas des surhommes, des magiciens. Unis a Jésus, nous sommes sur un chemin
d’humilité, d’obéissance a notre Pére du Ciel, un chemin de confiance absolue dans Sa
pédagogie envers nous, car c’est Lui qui nous sanctifie, qui nous divinise, qui nous fait
grandir gracieusement dans notre condition d’enfants de Dieu.

« L’nomme ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la bouche de
Dieu. » Oui, la parole de Dieu est nourriture, elle est source de vie. La consigne de ne pas
manger de I’arbre au milieu du jardin n’était pas une limitation de la liberté humaine, mais
bien une parole de vie, une parole qui devait nourrir I’homme. Par cette parole, le Seigneur
¢clairait le ceeur d’Adam et d’Eve pour leur indiquer le chemin du bien et le danger du
mal. Nos premiers parents ont préféré goliter a cette connaissance par I’expérience. Ils ont
passé outre la Parole de Dieu — et c’est pour cela qu’au moment de la tentation du Christ,
les Ecritures ont une telle importance : & chacune des propositions du diable, Jésus oppose
une citation des Ecritures, pour restaurer 1’importance et la confiance totale envers la
Parole de Dieu.

Car Jésus veut nous faire sentir que la Parole de Dieu est notre trésor, notre force, elle
est lumiere pour éclairer notre chemin. Face aux difficultés, aux épreuves, elle nous
permet de trouver 1’attitude juste, celle de la confiance absolue envers notre Pere du Ciel.
C’est sur ce chemin de la foi, de la confiance, que nous pouvons grandir dans notre
condition d’enfants de Dieu, c¢’est ainsi que nous sommes progressivement divinisés.



Le combat spirituel, que nous vivons chaque jour, et spécialement dans le temps de
Caréme, est tout entier rempli de la conscience que Jésus a vaincu le démon ; par notre foi,
nous sommes dans la joie de Sa victoire. Méme quand la faiblesse reprend le dessus,
accidentellement, le chemin de ’humilité et de la confiance continue : dans le Sacrement
du Pardon, Jésus nous restaure dans notre pleine dignit¢ d’enfants de Dieu. Dans le
mystére de notre relation a Lui, la puissance de la grace aura toujours le dernier mot.

III/ Le Caréme, chemin de liberté : la joie de la pénitence

La pénitence, c’est un mot qui fait un peu peur. La peine, la pénibilité — tout cela
nous pese, rien que d’y penser. Et pourtant, si nous portons un regard de foi sur notre
expérience humaine, nous constaterons qu’il y a des aspects difficiles, pénibles,
incontournables, auxquels nous essayons pourtant d’échapper, par I’oubli ou par mille
astuces. Dans le temps de Caréme, nous voulons entendre 1’invitation de Jésus : « Celui qui
veut étre mon disciple, qu'il porte sa croix, et qu’il me suive. »

Il ne s’agit pas de s’inventer une croix, ou de porter la croix de Jésus : mais bien de
porter chacun notre croix. C’est-a-dire, en tout premier lieu, de la regarder, de I’accepter,
pour la porter humblement en disciple de Jésus. Ma grand-mere me disait : « Ca ne sert a
rien de trainer sa croix, il faut la porter | » C’est un peu la le probléme : nous préférons
généralement la trainer, & peu pres, en ronchonnant, en se plaignant... et cela n’avance a
rien : c’est seulement en la portant courageusement, qu’elle portera des fruits.

Car le fait que nous portons une croix, notre croix, fait partie de notre chemin de
sanctification. Par le baptéme, nous sommes enfant de Dieu, rempli de la vie du Christ ;
mais tant que nous sommes ici-bas, notre existence est aussi marquée par la Croix, par
toutes les conséquences du péché qui a tordu le fonctionnement de notre univers. Nous
grandissons en sainteté, non pas malgré notre croix, mais au travers de notre croix : car au
fur et & mesure que nous portons avec foi et avec amour notre croix, toutes nos pauvretés
et nos blessures deviennent des espaces ou la grace vient agir. Le Christ nous a sauvé et
libéré du joug du péché ; toutes ces zones en nous ou nous ne sommes pas pleinement
libre, c’est ¢a que nous devons et pouvons porter plus profondément le combat de la grace.

Au début du temps de Caréme, le Mercredi des Cendres, nous avons entendu la
grande page de I’évangile ou Jésus rappelle les instruments de la pénitence : I’aumone, la
pricre et le jeline. Ils correspondent a trois dimensions essentielles de notre vie : en
touchant notre relation aux autres — par I’aumone ; notre relation a Dieu — par la pricre ; et
notre relation & nous-méme et a nos besoins — par le jeline. Dans chacune de ces
dimensions, nous avons des conversions a opérer, des efforts a faire : des efforts cependant
qui doivent constituer un petit chemin de progres, plutét que des exploits un peu
arbitraires.

Pourquoi faisons-nous des efforts en Caréme ? Nous tombons de plein pied dans le
piege, quand nous nous disons : « Exceptionnellement, pendant 40 jours, je vais faire ceci
ou cela ! » Le Caréme n’est pas le temps des exploits, déconnecté du reste de I’année,
nous n’avons pas a prouver que nous sommes d’un coup des supermen ! Nous sommes



enfant de Dieu, par le baptéme ; nous devrions en permanence, tous les jours de notre vie,
vivre a la hauteur de notre immense dignité. « Ton Pere voit au plus secret. » Jésus répéte
cela 3 fois dans I’évangile, bien siir pour marquer I’importance de la discrétion dont il faut
toujours faire preuve ; mais aussi et surtout pour nous faire sentir que 1’enjeu est dans
notre relation intime au Pére : c’est bien parce que nous sommes Ses enfants, que tous nos
actes, méme les plus secrets, ont une importance pour Lui, et pour nous.

Sauvés par le Christ, nous devrions étre parfaitement libres, ¢loignés du mal et du
péché sous toutes ses formes... mais nous ne le sommes pas, ou pas souvent ! Dans les
jours de Caréme, parce que nous voulons prendre au sérieux notre dignité d’enfant de
Dieu, nous voulons vivre de maniere plus libre, plus détachée — libre a I’égard du péché,
d’abord et surtout, mais aussi a 1’égard de tout ce qui nous pése, ce qui nous retient, ce qui
nous brime. C’est notre cceur qui est en jeu : il s’agit de le transformer, de I’élargir — et
cette perspective est essentielle, c’est elle qui peut nous motiver dans nos efforts de
pénitence. Quels efforts puis-je mettre en ceuvre ? Ou sont les véritables enjeux, pour
moi ? Quelle conversion est nécessaire en moi ? La réponse de chacun est personnelle, et
nous n’avons pas a nous comparer les uns aux autres.

Le but de la pénitence n’est pas de nous faire souffrir des choses héroiques : au
contraire, cela risquerait, au final, de flatter notre orgueil. Dans tous nos efforts, gardons a
I’esprit qu’il s’agit d’agrandir notre cceur. Il ne sert pas a grand-chose de faire une
parenthese, pendant le Caréme, qui nous déconnecte simplement de nos habitudes, et que
nous reprendrons ensuite : essayons plutét de trouver ces petits signes qui vraiment nous
aideront a changer notre cceur. La marque d’un Caréme réussi, c’est que certains
changements sont si profonds et réels qu’ils continuent de nous marquer, apres Paques. Le
Caréme, c’est finalement le temps des résolutions : plutdt que d’en prendre le 1° janvier,
pour les oublier le 2, nous voulons en début de Caréme prendre la grande résolution de
vivre a la hauteur de notre dignité d’enfant de Dieu, vivre libre, vraiment libre, dans cette
liberté que Jésus nous a acquise par Sa victoire. Et nous cherchons quelques moyens pour
nous remotiver dans ce combat.

Alors, comment exprimer ma plus grande liberté, a 1’égard des autres, a 1’égard de
Dieu, a I’égard de moi-méme ? L’aumodne est le 1* instrument rappelé par Jésus, c¢’est un
outil important, pour cultiver dans notre cceur un sincére amour du prochain. Une attention
concrete a sa détresse, a ses besoins. Si nous tournons notre regard vers 1’autre, nous nous
sentirons d’un coup libérés de pleins de préoccupations, nous nous oublierons un peu
nous-méme : et c’est un excellent exercice, pour ne pas nous prendre pour le centre du
monde. L’autre, le prochain, m’est donné pour que je puisse partager I’amour qui
m’habite ; le trésor de la vie divine que j’ai recu n’est pas que pour moi, je le partage au
travers de tous les actes de charité que j’exprime. La foi me révele que 1’autre est un frere,
aimé de Dieu, et me pousse a lui exprimer la tendresse du Pere.

La priere est essentielle, comme lien direct avec notre Pére du Ciel. Car c’est Lui, le
centre du cosmos : en accordant plus de temps au Seigneur par la priere, nous nous
connectons a la source. Nous devrions €tre sans cesse en priere, en dialogue avec le
Seigneur, non seulement par la priere personnelle, mais aussi par la priere communautaire,
liturgique : nous aimerions participer chaque jour a I’Eucharistie, pour qu’elle nous



transforme plus puissamment. Ce n’est pas toujours possible : mais grace au Caréme,
essayons de retrouver des moyens, des temps pour remettre Dieu au centre. Cette
conversion est essentielle. La priere se nourrit aussi et surtout de la Parole de Dieu :
n’hésitons pas a ouvrir notre Bible, car Dieu n’est pas muet : c¢’est nous qui sommes
sourds !

Lorsqu’on touche au jetine, on ne manque pas d’imagination, pour trouver des actes
héroiques. Il ne s’agit pas de montrer nos biceps, mais plutot de se libérer de certaines
chaines, qui nous font notre propre prisonnier. Des chaines qui ne nous dérangent pas trop,
au quotidien, englués que nous sommes dans notre routine et nos petites habitudes ; mais
dans la grace du Caréme, nous voulons identifier et nommer ces choses, ces chaines, en
demandant au Christ la grace de sentir Sa force, de nous aider a vivre en enfant de Dieu
libre, et non pas en esclave.

Chacun doit discerner ou sont ces chaines, qu’il faut secouer ! Quels sont les combats
qu’il faut mener, pour devenir plus libre — et non pas pour se faire souffrir, gratuitement !
Nous ne sommes pas masochistes : mais nous voulons combattre le mal, avec amour, avec
foi, pour que notre cceur se transforme. Et nous menons ce combat dans la certitude qu’il
est déja gagné : car le Christ a vaincu la mort, toutes les puissances de ce monde ont été
vaincues ! Demandons a Sa grace de passer dans notre vie, pour que nous ressentions cette
libération, 1a ou nous sommes encore marqués par nos égoismes, nos fragilités, nos
mesquineries. Par le baptéme, Il a fait de nous des Enfants de Dieu, nous portons notre
croix avec Lui, et a Sa suite, le cceur ¢largi par le travail de la pénitence, et tout rempli de
la joie de Sa victoire !

IV/ Caréme, chemin d’amour :
a la suite de Jésus, dans la joie de Sa Passion *

Les derniers jours du Caréme sont marqués par le souvenir de la Passion du Christ,
depuis le dimanche des Rameaux et de la Passion, jusqu’au Vendredi Saint. N’y a-t-il dans
ce souvenir que de la tristesse, de 1’angoisse ? N’est-ce qu’une parenthése douloureuse,
que nous allons oublier dans la lumiere du jour de Paques ?

Non, pendant le Caréme, nous portons notre croix, a la suite de Jésus et avec Lui, et
nous apprenons de Lui a considérer cette croix comme une grace. Quand nous sommes
jeune, et en bonne santé¢, nous voyons la Passion du Christ comme quelque chose
d’extérieur, de lointain, et nous essayons d’y compatir, avec un peu d’imagination et
beaucoup d’amour. Au fur et & mesure des années, quand nous sommes touchés par les
maladies, 1’age, les épreuves de la vie, nous pouvons sentir une proximité plus intérieure
par rapport a cette Passion de Jésus. Et c’est pour cela qu’il est important de prendre ce
chemin du Caréme chaque année a neuf : Jésus nous a unis a Lui par notre baptéme, une
fois pour toutes, mais Il nous fait progressivement sentir la profondeur de ce lien, au fur et
a mesure que nous découvrons le poids de notre propre croix, a mesure que notre croix
grandit et évolue. Et dans la grace du Caréme, nous voulons porter cette croix avec amour,
comme Lui, grace a Lui, et nous pourrons y trouver une profonde joie.

2 Cf. Petite retraite sur la Joie, III*™ partie : Vers la joie parfaite (http://perejeanse.net/divers-theo/Retraite-ND-JOIE.pdf)

9



Au début de la lettre de saint Jacques, on trouve ces mots étonnants : « Considérez
comme une joie extréme, mes fréres, de buter sur toute sorte d’épreuves. » (Jc 1,2) Il ne s'agit
pas la seulement d'une joie a venir, celle qu'on peut espérer apres 1'épreuve, mais bien une
joie dans 1'épreuve, grace a 1'épreuve. Pour essayer d'en comprendre quelque chose, il
s'agit pour nous de poser un regard de foi sur la Passion de Jésus.

«lI'n’y a pas de plus grand amour que de donner sa vie pour ceux qu'on aime, » (Jn 15, 13)
nous a dit Jésus, au soir de la Cene. Un regard extérieur sur Sa Passion ne voit qu'un
déchainement de douleurs et d'injustices ; mais le regard de la foi nous révele le mystere
d'un amour qui se donne, librement, totalement. « Avant la féte de la Paque, sachant que
I'heure était venue pour lui de passer de ce monde a son Pere, Jésus, ayant aimé les siens qui
étaient dans le monde, les aima jusqu’au bout. » (Jn 13,1) C'est ainsi que saint Jean introduit le
discours avant la Céne, et la Passion, qui suit dans le méme mouvement. « Je donne ma vie,
pour la recevoir de nouveau. Nul ne peut me I'enlever : je la donne de moi-méme. » (Jn 10,17-18)
Le caracteére extrémement pénible de Sa Passion est écrasant. Mais il ne peut pas occulter
les motivations de Jésus, I'ardeur qu'll a voulu mettre et qu'll a mise dans Sa maniere de
vivre cette épreuve. Et elle a clairement eu, pour Lui, le sens d'un don, du plus grand don
de I'amour.

Saint Paul nous rapporte, dans les Actes des Apotres, une autre parole du Christ qui
éclaire Sa Passion : « Souvenez-vous des paroles du Seigneur Jésus, car lui-méme a dit: Il y a
plus de bonheur a donner qu’a recevoir. » (Ac 20,35) Oui, il y a du bonheur a donner, il y a de
la joie dans le don de soi par amour — et ce, quelles que soient les circonstances de ce don
de soi. C'est pourquoi il ne faut pas avoir peur de considérer cette joie du Christ dans Sa
Passion. Elle n'a rien de morbide, elle n'a rien a voir avec cette recherche volontaire des
souffrances et des mortifications qui ont pu marquer certaines formes de spiritualité
chrétienne : Jésus n'a jamais voulu souffrir, et nous n'avons pas a désirer la souffrance
pour elle-méme. Mais Il a pleinement consenti a boire toute la coupe de douleurs, comme
la preuve du joyeux don de Lui-méme au Pére et a nous. Et nous pouvons, a Son imitation
et en union a Son offrande, trouver une vraie joie dans le don de nous-méme, au travers de
toutes les contrariétés qui pleuvent sur nous.

L'apdtre Saint Pierre, dans sa premicre lettre, revient a plusieurs reprises sur cette joie
au sein des épreuves. « Dans la mesure ou vous communiez aux souffrances du Christ,
réjouissez-vous, afin d’étre dans la joie et I'allégresse quand sa gloire se révélera. Si I'on vous
insulte pour le nom du Christ, heureux étes-vous, parce que I'Esprit de gloire, I'Esprit de Dieu,
repose sur vous. » (1 P 4,13-14) Saint Pierre évoque bien sir le bonheur a venir, qui
couronnera la persévérance, mais il parle également de cette joie aujourd'’hui, dans la
communion aux souffrances du Christ. « C'est une grace de supporter, par motif de conscience
devant Dieu, des peines que I'on souffre injustement. En effet, si vous supportez des coups pour
avoir commis une faute, quel honneur en attendre ? Mais si vous supportez la souffrance pour avoir
fait le bien, c’'est une grace aux yeux de Dieu. C'est bien a cela que vous avez été appelés, car
C’est pour vous que le Christ, lui aussi, a souffert ; il vous a laissé un modele afin que vous suiviez
ses traces. » (1 P 2,19-21) C'est une grace de souffrir, nous dit-il, sous-entendu : c'est une
joie. Car la foi nous révele que 1'épreuve, subie injustement ou arbitrairement, est
l'invitation a une communion a la Passion du Christ. Et donc une occasion de connaitre Sa
joie.

10



Lorsqu'll annonce Sa Passion et Sa Résurrection, dans 1'évangile de saint Jean, Jésus
utilise une image trés marquante : « Amen, amen, je vous le dis : vous allez pleurer et vous
lamenter, tandis que le monde se réjouira ; vous serez dans la peine, mais votre peine se changera
en joie. La femme qui enfante est dans la peine parce que son heure est arrivée. Mais, quand
I'enfant est né, elle ne se souvient plus de sa souffrance, tout heureuse qu’un étre humain soit venu
au monde. Vous aussi, maintenant, vous étes dans la peine, mais je vous reverrai, et votre coeur se
réjouira ; et votre joie, personne ne vous I'enlévera. » (Jn 16,20-22) Les douleurs de la Passion
sont comparées a celles d'un enfantement ; mais cette image est spirituellement profonde,
car dans la foi, nous percevons que ces douleurs sont effectivement les douleurs d'un
enfantement. En effet, par ce don d'amour du Christ, nous recevons la vie, nous recevons
Sa vie. Cette image est singuliérement appropriée, car les douleurs de I'enfantement, selon
la tradition biblique, sont précisément 1'une des conséquences du premier péché. Dieu
avait dit a Eve: « C'est dans la peine que tu enfanteras des fils ». La Passion de Jésus
concentre les conséquences des péchés de 'humanité entiere, et la victoire sur le péché
consiste justement dans la transformation de cette violence déchainée contre Lui en un
acte d'engendrement, dans I'amour. Un acte douloureux selon la nature, mais rempli de la
joie de I'amour qui se donne.

Dans le temps du Caréme, en méditant sur la Passion de Jésus, nous voulons prendre
conscience de la grace de notre engendrement : par Sa mort et Sa Résurrection, Jésus nous
a donné la vie, Il nous a transfusé Sa vie. Par le baptéme, nous avons ¢été greffé dans ce
mystere de ’amour qui se donne, de I’amour tellement extréme qu’il brise toutes les
puissances de ce monde, jusqu’a la mort. Notre croix n’est plus seulement un poids, c’est
ce que nous voulons offrir avec amour, pour participer a cet engendrement : non seulement
le no6tre, mais celui de tous nos fréres et sceurs dans la foi. Saint Paul disait : « Maintenant je
trouve la joie dans les souffrances que je supporte pour vous ; ce qui reste a souffrir des épreuves
du Christ dans ma propre chair, je 'accomplis pour son corps qui est 'Eglise. » (Col 1,24)

Prenons conscience de la richesse de cette expérience, dans ce temps de Caréme, dans
cette montée vers la Croix de Jésus : par le mystere de Sa Passion, Il nous fait entrer dans
un monde nouveau, ou I’amour remplit tout I’espace, ou tout est joie.

Conclusion — un Caréme de joie, en union a Marie

Nous venons de parler de la Passion, et de cette image de la Passion comme un
engendrement : si nous regardons la Croix, nous voyons que Jésus n’est pas seul a donner
Sa vie. Sa Meére participe d’une maniére unique a cet engendrement, et elle le vit
précisément a la maniére d’une mere. Au nouvel Adam, est associée la nouvelle Eve, dans
cet engendrement au monde nouveau.

Par une grace toute spéciale, Marie avait €té préservée des douleurs de 1'enfantement
pour Son Premier-N¢ — cela fait partie pour nous d'une vérité de foi : la virginit¢ de Marie
dans I’enfantement. Toute pure et préservée du péché, le Seigneur avait voulu la préserver
¢galement de cette conséquence du péché d'Eve. Mais au moment de la Passion, en union
avec Son Fils, Marie vit cette étape comme un nouvel engendrement, douloureux cette

11



fois, d'une douleur qui transperce son cceur. Marie n'a pas souffert pour engendrer le
Premier-N¢, mais elle souffre au pied de la Croix pour engendrer tous les fréres et sceurs
de Jésus, nous, a qui Il partage Sa vie par les mérites de Sa Passion. Ce que nous avons dit
de I’amour du Christ vaut aussi pour Marie, car elle s'est pleinement associée a Lui en Sa
Passion. Par sa compassion, elle a embrassé tous les sentiments du Coeur de Jésus, et elle
a, elle aussi, connu cette joie de I'amour qui se donne. Cette joie de la Meére qui donne la
vie.

Marie est notre Mére, elle est aussi notre modéle dans I’ordre de la foi, de la charité et
de I’espérance. Demandons son aide pour vivre ce Caréme en profondeur, pour vivre a la
hauteur de notre dignité d’enfant de Dieu, ressemblant a notre Pére et ressemblant a notre
Mere !

Par la grace de son Immaculée Conception, elle avait pour ainsi dire été baptisée des
le premier instant de son existence, et elle a grandi toute sa vie en cultivant cette grace :
elle nous montre le chemin, a nous qui sommes aussi baptisés, mais tellement en retard sur
ce que le Seigneur attend de nous. Nous voulons vraiment accueillir la grace, et lui
permettre de porter des fruits.

Bien stir, Marie n’avait pas en elle ces fragilités que nous avons, et que nous
garderons pendant toute notre vie : cette tendance a retourner vers nos anciens esclavages,
a ¢couter la voix du serpent plutét que la voix du Seigneur. Mais justement, en la
regardant, nous retrouvons 1’espérance de la beauté, de la bonté que le Seigneur veut
manifester en nous. En contemplant ’humble servante du Seigneur, nous retrouvons
toujours le chemin de I’humilité, et de la confiance.

Dans ce temps de Caréme, qu’elle nous aide a vivre de la vie méme de Jésus, a faire
tous nos efforts, a nous convertir résolument, & mener tous nos combats avec foi, avec
amour — dans la joie de la foi, dans la joie de I’amour, jusqu’a ce que s’accomplisse notre
espérance : entrer dans la pleine joie du Ciel. Avec saint Paul, nous pouvons dire : « Il s'agit
pour moi de connaitre le Christ, d’éprouver la puissance de sa résurrection et de communier aux
souffrances de sa passion, en devenant semblable a lui dans sa mort, avec 'espoir de parvenir a la
résurrection d’entre les morts. »

N’ayons donc pas peur de vivre en profondeur ce temps de Caréme, méme quand il y
a des combats difficiles, des épreuves pesantes, des tentations éprouvantes : Jésus est avec

nous, Il est en nous, et Il nous dit : « Vous aussi, maintenant, vous étes dans la peine, mais je
vous reverrai, et votre coeur se réjouira ; et votre joie, personne ne vous I'enlévera. » Amen.

P. Jean-Sébastien +

12



