
Groupe Œcuménique
La prière pour des défunts

Lundi 10 février 2020

Quand le pasteur Daniel m’a demandé quel thème je souhaitais aborder pour
cette soirée, nous approchions du mois de novembre – le mois où traditionnellement
nous prions particulièrement pour les défunts. C’est pourquoi j’ai eu envie de vous
partager quelques éléments sur cet aspect de la dévotion catholique, en sachant bien
que cela fait partie des points où nos différentes confessions chrétiennes connaissent
des  divergences.  Au-delà  des  polémiques  et  des  disputes  sur  telle  ou  telle
interprétation biblique, je crois qu’il est important d’essayer de comprendre quelle est
l’approche de chacun : en tout cas, j’espère donner quelques éclairages sur ce point
lié à la doctrine et à la piété catholique.

Introduction

La prière pour les défunts : dans le titre, j’ai mis volontairement en premier la
question de la prière, car l’Église, dans cette matière, trouve un profond appui à sa foi
dans sa tradition liturgique. La doctrine sur le Purgatoire, et sur la relation entre les
vivants et les défunts aura mis des siècles avant de s’élaborer et de se formuler, mais
la réalité première qui  atteste de cette foi  est bien la prière des croyants pour les
défunts.

Depuis  l’ère  des  catacombes,  où  l’on  retrouve  des  graphitis  exprimant  des
prières pour les défunts, et de manière ininterrompue, l’Église prie chaque jour pour
les défunts. On peut citer le témoignage important de saint Augustin, qui rapporte
ainsi les dernières consignes de sa mère Monique, peu avant sa mort : « Enterrez mon
corps n’importe où ! Ne vous troublez pour lui d’aucun souci ! Tout ce que je vous demande,
c’est  de vous souvenir de moi à l’autel  du Seigneur,  où que vous soyez. » A l’autel  du
Seigneur, dans la prière de l’Eucharistie, l’Église mentionne depuis toujours en les
distinguant la foule des saints qui sont déjà victorieux, auprès du Christ ressuscité –
ce sont typiquement les martyrs – et d’autre part les défunts qui ont encore besoin
d’une purification pour entrer  dans la  gloire.  Nous nous confions à  la  prière des
saints, nous prions pour les défunts : le sens de la prière est autre – et la demande de
sainte Monique à ses fils est de cet ordre, comme une supplication miséricordieuse
pour qu’ils continuent de prier pour elle.

La doctrine

Quelques éléments d’abord, sur la doctrine du Purgatoire. Le Catéchisme actuel
la résume ainsi :  CEC 1030 « Ceux qui meurent dans la grâce et l'amitié de Dieu, mais

1



imparfaitement purifiés, bien qu'assurés de leur salut éternel, souffrent après leur mort une
purification,  afin  d'obtenir  la  sainteté  nécessaire  pour  entrer  dans  la  joie  du  ciel.  L’Église
appelle Purgatoire cette purification finale des élus qui est tout à fait distincte du châtiment des
damnés. »

Le pardon est un processus immédiat : en accueillant la grâce du Christ, nous
sommes  vraiment  sauvés.  Mais  le  péché  entraîne  des  séquelles  dans  notre  vie
humaine  et  spirituelle,  il  laisse  des  traces.  Le  rejet  du péché est  nécessaire  pour
accueillir  la  vie  divine,  mais  il  ne suffit  pas  à  nous  rendre  capable  de  la  goûter
pleinement. Il est indispensable de se détourner de l’ombre, mais cela ne nous rend
pas capable de regarder directement le soleil – il y a tout un processus d’adaptation,
de transformation, comme l’œil habitué à l’obscurité doit peu à peu s’accoutumer à la
lumière.

Et cela est assez logique finalement : le temps de notre vie terrestre nous est
donné pour préparer notre cœur à entrer pleinement dans la vie divine. Mettons-nous
vraiment à profit toutes les occasions qui nous sont données, pour grandir dans la foi
et la charité ? Je ne suis pas sûr – en tout cas, pour moi, ce n’est pas le cas. Par
rapport à toutes ces occasions manquées, à tout ce temps perdu dans des « œuvres
mortes », le repentir est bien sûr indispensable. Mais il ne remplace pas tout ce travail
actif  dont notre  cœur aurait  eu besoin pour s’agrandir,  pour se rendre capable de
Dieu.  C’est  pourquoi  notre  vie  chrétienne est  toujours  marquée  par  la  pénitence,
c’est-à-dire ces efforts que nous faisons pour transformer concrètement notre vie, et
lui permettre d’être toujours davantage imprégnée de l’amour.

Le Purgatoire, c’est la dernière étape de cette pénitence : une étape passive, car
nous n’avons plus la liberté de choix comme pendant notre vie terrestre – mais une
étape de transformation profonde, pour nous mettre à la hauteur de ce que le Seigneur
attendait légitimement de nous. C’est finalement le rattrapage, pour tous les mauvais
élèves  que nous sommes. Pour  résumer en une  seule  image,  on peut  dire  que le
passage dans l’éternité nous plonge dans le feu de l’amour divin : l’effet que ce feu a
sur nous dépend de nos dispositions. Pour un cœur résolument fermé à Dieu, c’est le
feu de l’enfer, un tourment éternel. Pour ceux qui ont pleinement accueilli et désiré le
Salut, c’est le feu de la joie, dans la plénitude de l’amour. Et pour ceux qui ne sont
pas pleinement disposés  à  communier  à  la  vie  divine,  c’est  un feu qui  purifie  et
transforme.

Pour rejoindre le vocabulaire traditionnel de l’Église, on distingue deux types de
peines consécutives  au péché, la  peine éternelle,  et  la  peine temporelle.  Je  cite  à
nouveau le Catéchisme :  CEC 1472 : « le péché a une double conséquence. Le péché
grave nous prive de la communion avec Dieu, et  par là il  nous rend incapables de la vie
éternelle, dont la privation s’appelle la "peine éternelle" du péché. D’autre part, tout péché,
même [léger], entraîne un attachement malsain aux créatures, qui a besoin de purification, soit
ici-bas, soit après la mort, dans l’état qu’on appelle Purgatoire. Cette purification libère de ce
qu’on appelle la "peine temporelle" du péché. Ces deux peines ne doivent pas être conçues
comme  une  espèce  de  vengeance,  infligée  par  Dieu  de  l’extérieur,  mais  bien  comme
découlant de la nature même du péché. Une conversion qui procède d’une fervente charité,

2



peut arriver à la totale purification du pécheur, de sorte qu’aucune peine ne subsisterait (cf. Cc.
Trente : DS 1712-1713 ; 1820). »

CEC 1473 « Le  pardon  du  péché  et  la  restauration  de  la  communion  avec  Dieu
entraînent la remise des peines éternelles du péché. Mais des peines temporelles du péché
demeurent.  Le  chrétien  doit  s’efforcer,  en  supportant  patiemment  les  souffrances  et  les
épreuves de toutes sortes et, le jour venu, en faisant sereinement face à la mort, d’accepter
comme une grâce ces peines temporelles du péché ; il doit s’appliquer, par les œuvres de
miséricorde et de charité, ainsi que par la prière et les différentes pratiques de la pénitence, à
se dépouiller complètement du "vieil homme" et à revêtir "l’homme nouveau". »

Pour reprendre avec mes mots : la peine temporelle du péché, ce n’est pas une
punition arbitraire, c’est vraiment cette incapacité en nous d’accueillir pleinement la
communion avec Dieu, en conséquence de nos péchés passés. Pour prendre une autre
image : le péché cause toujours une blessure. Le pardon vient soigner la plaie, et nous
donne l’assurance que la vie va reprendre le dessus, mais il y a tout un processus de
cicatrisation qui  prend un certain temps et  qui coûte de l’énergie au corps qui se
régénère.

Par  rapport  à  la  souffrance,  qui  est  liée  à  cette  purification,  les  théologiens
distinguent deux éléments distincts. Ils parlent de la peine des sens, et de la peine du
dam (damnation).

La peine des sens, c’est ce qui correspond à notre perception habituelle de la
souffrance corporelle. C’est l’image du feu qui brûle, en purifiant nos travers et nos
défauts.  Les  efforts  sur  nous-même  que  nous  faisons  ici-bas,  dans  un  esprit  de
pénitence, nous coûtent généralement en terme de souffrance physique ou morale.
Cette  souffrance que nous n’aurons pas acceptée ici-bas,  il  faudra  bien que nous
l’éprouvions passivement de quelque manière, dans la purification du Purgatoire. Cet
aspect est assez mystérieux, puisqu’on ne peut parler des sens que d’une manière
imagée : lorsque la  mort  nous sépare de notre corps,  nous n’avons plus le  même
rapport  aux  sens,  c’est  évident.  C’est  cette  peine  des  sens  qui  a  entraîné  toute
l’imagerie médiévale, concernant le purgatoire, où les défunts semblent tourmentés
de mille  manière, comme s’ils  étaient  en enfer – alors que c’est très différent  de
l’enfer.

La peine du dam est, je crois, la peine la plus profonde : c’est la privation de la
vision de Dieu. Non pas comme une punition, mais comme une incapacité : on ne
peut pas voir Dieu tant que l’on n’est pas pleinement disposé et capable d’entrer en
communion avec Lui.  Ce n’est pas le dam de l’enfer,  la  privation éternelle de la
vision de Dieu. Ce dam est temporaire, c’est une étape où les défunts sont encore
purifiés par  la  foi  et  l’espérance,  dans  leur  désir  de voir  Dieu.  Je  crois  qu’il  est
essentiel de voir dans ce désir la racine de la plus profonde purification des défunts –
c’est ce qui explique aussi que cette étape est remplie de joie :  car les défunts se
savent aimés et sauvés par le Seigneur, la joie de l’espérance est donc sans mesure
avec ce que nous pouvons connaître ici-bas.

3



Le témoignage de la Bible, dans une lecture catholique

La foi de l’Église trouve des illustrations dans plusieurs passages de l’Écriture
Sainte.

Le témoignage de l’Ancien Testament est assez archaïque, concernant le sort des
hommes après la mort : nous savons que la croyance à la résurrection de la chair est
tardive.  Il  y  a  cependant  un  témoignage  biblique  clair  et  précis,  concernant  la
purification  des  défunts,  et  l’importance  de  la  prière  des  fidèles  qui  peut  les
accompagner,  dans le  2nd livre des Martyrs  d’Israël  (ou 2nd livre des Maccabées).
C’est un livre deutérocanonique, qui donc n’est pas dans la Bible protestante – mais
au-delà  de  son  caractère  ‘inspiré’,  il  s’agit  d’un  témoignage  indéniable  sur  les
croyances israélites au second siècle avant notre ère, donc très proche de l’époque de
Jésus.

Le  contexte :  après  un  combat  victorieux,  Judas  Maccabée  et  son  armée
reviennent sur les lieux pour récupérer les corps des leurs qui étaient tombés.

2 M 12, « 39 Le lendemain, alors qu’il était devenu grand temps de le faire, les hommes
de Judas vinrent enlever les corps de ceux qui avaient succombé dans la bataille, afin de les
déposer avec leurs proches dans les tombeaux de leurs pères. 40 Or, ils trouvèrent sous la
tunique de chacun des morts des objets consacrés aux idoles de Jamnia, ce que la Loi interdit
aux Juifs. Il fut évident pour tous que c’est pour cette raison qu’ils avaient succombé. 41 Tous
bénirent  donc  la  conduite  du  Seigneur,  le  juge  impartial  qui  rend  manifestes  les  choses
cachées. 42 Puis, ils se répandirent en supplications pour demander que le péché commis soit
entièrement effacé. Le noble Judas exhorta la troupe à se garder de tout péché, ayant sous
les  yeux  le  malheur  de  ceux  qui  avaient  succombé pour  avoir  commis  cette  faute.  43  Il
organisa une collecte auprès de chacun et envoya deux mille pièces d’argent à Jérusalem afin
d’offrir un sacrifice pour le péché. C’était un fort beau geste, plein de délicatesse, inspiré par la
pensée de la résurrection. 44 Car, s’il  n’avait  pas espéré que ceux qui  avaient succombé
ressusciteraient, la prière pour les morts était superflue et absurde. 45 Mais il jugeait qu’une
très belle récompense est réservée à ceux qui meurent avec piété : 46 c’était là une pensée
religieuse et  sainte.  Voilà pourquoi  il  fit  ce sacrifice  d’expiation,  afin que les morts  soient
délivrés de leurs péchés. »

Un passage précieux, qui rapporte non seulement la démarche de Judas, mais qui
fait  tout  un  commentaire  à  ce  sujet.  Ces  juifs  morts  au  combat  ont  commis des
péchés,  graves  certainement,  puisqu’il  s’agit  d’une  forme  d’idolâtrie,  mais  qui
n’entraînent pas pour eux une infamie éternelle :  ils  sont  morts  dans la  piété,  en
combattant pour la bonne cause, pour leur peuple, ils restent donc dans la perspective
de  la  résurrection  future.  Mais  il  y  a  cette  conscience  que  leur  faute  doit  être
pardonnée après la mort, et que la prière des vivants peut les aider dans ce sens – en
l’occurrence, par l’offrande d’un sacrifice au Temple. 

Dans le Nouveau Testament, il y a plusieurs passages qui touchent à ce thème.

4



D’abord, je veux invoquer ces deux passages dans les lettres de saint Paul, où il
témoigne que la vie après la mort n’est pas une simple léthargie, dans l’attente du jour
du Jugement, mais bien un temps où l’âme est mystérieusement active. Il évoque cela
quand il parle de la perspective de sa propre mort.

Ph 1, « 21 En effet, pour moi, vivre c’est le Christ, et mourir est un avantage. 22 Mais si,
en vivant en ce monde, j’arrive à faire un travail utile, je ne sais plus comment choisir. 23 Je
me sens pris entre les deux : je désire partir pour être avec le Christ, car c’est bien préférable ;
24 mais, à cause de vous, demeurer en ce monde est encore plus nécessaire. » Selon ses
termes, Paul est pris entre les deux : si « être avec le Christ » n’était pas un état où il
goûterait activement le bonheur, il ne se poserait même pas la question du choix !

De même en 2 Co 5 « 06 Ainsi, nous gardons toujours confiance, tout en sachant que
nous demeurons loin du Seigneur, tant que nous demeurons dans ce corps ; 07 en effet, nous
cheminons dans la  foi,  non dans la claire vision.  08 Oui,  nous  avons  confiance,  et  nous
voudrions plutôt quitter la demeure de ce corps pour demeurer près du Seigneur. »

Cette  entrée  dans  la  proximité  du  Seigneur  est  marquée  par  une  étape  de
purification, et j’en viens aux indices de ce fait, dans le Nouveau Testament.

Mt 12,32 : le Seigneur affirme : « Et si quelqu’un dit une parole contre le Fils de
l’homme, cela lui sera pardonné ; mais si quelqu’un parle contre l’Esprit Saint, cela ne lui sera
pas pardonné, ni en ce monde-ci, ni dans le monde à venir. » Il y a donc des péchés qui
peuvent être pardonnés dans le monde à venir : il n’y a pas de péchés à pardonner en
paradis ; il n’y a pas de conversion possible en enfer. Ce « monde à venir » où une
forme de pardon peut être vécue est donc le Purgatoire, où nous sommes purifiés des
séquelles de certains péchés.

Dans la 1ère lettre aux Corinthiens, saint Paul parle du jugement :  1 Co 3 « 12
Que l’on construise sur la pierre de fondation avec de l’or, de l’argent, des pierres précieuses,
ou avec du bois, du foin ou du chaume, 13 l’ouvrage de chacun sera mis en pleine lumière. En
effet, le jour du jugement le manifestera, car cette révélation se fera par le feu, et c’est le feu
qui permettra d’apprécier la qualité de l’ouvrage de chacun. 14 Si quelqu’un a construit un
ouvrage qui résiste, il recevra un salaire ; 15 si l’ouvrage est entièrement brûlé, il en subira le
préjudice. Lui-même sera sauvé, mais comme au travers du feu. »

Cette  image  du  feu  est  importante,  elle  indique  clairement  une  forme  de
purification, une purification temporaire qui est tout à fait distincte de l’enfer éternel,
une purification douloureuse, mais qui est la préparation à la joie éternelle.

Dans la 2nde lettre à Timothée, saint Paul parle d’un ami défunt, Onésiphore.  2
Tim 1 « 16 Que le Seigneur fasse miséricorde à la famille d’Onésiphore qui m’a plusieurs fois
rendu courage et qui n’a pas eu honte de mes chaînes de prisonnier. 17 Arrivé à Rome, il s’est
empressé  de  me  chercher,  et  il  m’a  trouvé.  18  Que  le  Seigneur  lui  donne  de  trouver
miséricorde auprès de Dieu au jour de sa venue ! » C’est là une véritable prière de Paul
pour cet ami : une prière absurde, si elle ne peut mystérieusement le rejoindre, dans
cette étape purificatrice de la rencontre avec le Seigneur.

5



Plusieurs  paraboles  du  Christ  sont  invoquées  pour  illustrer  le  processus  de
purification. Ce sont des images, qui ont une utilité – et  c’est  pourquoi Jésus les
emprunte pour S’expliquer, mais qui ont aussi et forcément un caractère limité dans
leur application.

Mt 5 « 25 Mets-toi vite d’accord avec ton adversaire pendant que tu es en chemin avec
lui, pour éviter que ton adversaire ne te livre au juge, le juge au garde, et qu’on ne te jette en
prison. 26 Amen, je te le dis : tu n’en sortiras pas avant d’avoir payé jusqu’au dernier sou. »
En considérant que Dieu est le juge, l’adversaire le démon qui est notre accusateur
devant lui, on peut comprendre ainsi cette image : si on ne lutte pas suffisamment
contre  le  péché  pendant  cette  vie,  nous  serons  de  quelque  sorte  emprisonnés,
temporairement,  jusqu’à  ce  que  ce  manque  soit  rattrapé.  La  pénitence  que  nous
n’avons pas vécue ici-bas, librement et courageusement, nous devons la subir d’une
manière passive en Purgatoire.

Saint Luc parle ainsi du retour du Maître de maison : Lc 12 « 47 Le serviteur qui,
connaissant  la  volonté  de son maître,  n’a rien préparé et  n’a  pas accompli  cette volonté,
recevra un grand nombre de coups. 48 Mais celui qui ne la connaissait pas, et qui a mérité des
coups pour sa conduite, celui-là n’en recevra qu’un petit nombre. À qui l’on a beaucoup donné,
on demandera beaucoup ; à qui l’on a beaucoup confié, on réclamera davantage. » On voit
que dans ce jugement, ce n’est pas tout blanc ou tout noir, il y a une graduation. Il y a
moyen d’être sauvé, tout en recevant des coups,  en petit  ou grand nombre.  Cette
image, comme la précédente, pèche un peu en insistant sur le caractère punitif – on ne
voit pas trop comment des coups, ou de la prison peuvent réparer une relation – car
c’est cela, finalement, la purification dont nous avons besoin. 

Il y a bien sûr l’histoire du pauvre Lazare et de l’homme riche, en Luc 16,19-31.
« Au séjour des morts, le riche était en proie à la torture. » Ce séjour des morts n’est pas
l’enfer : car le riche désire être sauvé, et en plus il manifeste de la compassion envers
ses  frères  qui  risquent de le  suivre dans  cet  état.  Abraham lui  dit :  « Mon enfant,
rappelle-toi : tu as reçu le bonheur pendant ta vie, et Lazare, le malheur pendant la sienne.
Maintenant, lui, il trouve ici la consolation, et toi, la souffrance. » Il ne s’agit pas de béatifier
la souffrance pour elle-même, mais bien d’indiquer le chemin de la pénitence : le
pauvre Lazare, par sa condition indigente, a fait pénitence tout au long de sa vie ; le
riche n’a rien fait pour se préparer à la rencontre avec Dieu, et doit justement vivre
cette pénitence après la mort.

Enfin,  il  y  a  tous  ces  passages  des  Écritures  qui  insistent  sur  la  sainteté
nécessaire, pour entrer dans la pleine communion avec Dieu. Par exemple dans la
lettre aux Hébreux :  He 12  « 14 Recherchez activement la paix avec tous, et la sainteté
sans laquelle personne ne verra le Seigneur. » En parlant de cette sainteté nécessaire
pour « voir le Seigneur », on sent bien qu’elle est difficilement atteinte au terme de
notre vie terrestre : pour la plupart, il y a besoin qu’elle se parachève en Purgatoire.

Un peu plus loin,  He 12 « 22 Vous êtes venus vers la montagne de Sion et vers la
ville  du Dieu vivant,  la Jérusalem céleste,  vers  des myriades  d’anges  en fête  23 et  vers

6



l’assemblée des premiers-nés dont les noms sont inscrits dans les cieux. Vous êtes venus
vers Dieu, le juge de tous, et vers les esprits des justes amenés à la perfection. » Les justes
« amenés à la perfection » : derrière cette forme passive, il y a l’idée de cet achèvement
de la perfection, réalisé par Dieu après leur mort.

La communion avec les défunts, dans l’enseignement 
actuel de l’Église

Pour en arriver au thème de la prière pour les défunts, c’est-à-dire à la relation
entre nous, les vivants, et ceux qui sont déjà morts, je propose d’accueillir ce qu’a
formulé le dernier Concile, Vatican II, au sujet de la communion des Saints :

LG 49 : « En attendant que le Seigneur soit venu dans sa majesté, accompagné de
tous les anges (cf. Mt 25, 31) et que, la mort détruite, tout lui ait été soumis (cf. 1 Co 15, 26-
27), les uns parmi ses disciples continuent sur terre leur pèlerinage ; d’autres, ayant achevé
leur vie, se purifient encore ; d’autres enfin sont dans la gloire, contemplant « dans la pleine
lumière, tel qu’il est, le Dieu un en trois Personnes [146] ». Tous cependant, à des degrés et
sous des formes diverses, nous communions dans la même charité envers Dieu et envers le
prochain, chantant à notre Dieu le même hymne de gloire. En effet, tous ceux qui sont du
Christ  et  possèdent  son  Esprit,  constituent  une  seule  Église  et  se  tiennent  mutuellement
comme un tout dans le Christ (cf. Ep 4, 16). Donc, l’union de ceux qui sont encore en chemin,
avec leurs frères qui se sont endormis dans la paix du Christ, ne connaît pas la moindre
intermittence ; au contraire, selon la foi constante de l’Église, cette union est renforcée par
l’échange des biens spirituels [147]. »

Cette union ne connaît pas la moindre intermittence : ce sont des mots très forts,
qui appliquent de manière extrêmement concrète à la vie mystique de l’Église ce que
saint Paul dit au sujet de la charité : « la charité ne passera jamais. » Comme la charité
est la vie du Christ, qui circule dans tout le Corps de l’Église, cette charité qui ne
passe jamais est la garantie que tous nos liens spirituels se perpétuent, au-delà de la
frontière de la mort.

Il y a bien sûr un changement radical, dans notre relation à ceux qui meurent, à
cause de l’effacement de leur condition physique et matérielle, mais la nature de notre
relation, dans l’essentiel, ne change pas – puisque l’essentiel se situe au niveau de la
charité. Et comme nous sommes mutuellement reliés pendant notre vie, nous restons
liés les uns aux autres dans l’éternité. Et comme nous prions les uns pour les autres,
en portant dans la prière nos soucis respectifs, nous pouvons et devons continuer de
prier les uns pour les autres, spécialement lorsque nos défunts vivent cette phase de
leur purification.

Le Concile continue ainsi : LG 50 « Reconnaissant dès l’abord cette communion qui
existe à l’intérieur du Corps mystique de Jésus Christ, l’Église, en ses membres qui cheminent
sur  la terre  dès les premiers temps du christianisme,  a  entouré de beaucoup de piété la
mémoire des défunts  [151]  en offrant  aussi  pour  eux ses suffrages. » Et le  Catéchisme

7



prolonge encore en disant :  CEC 958 « Notre prière pour eux peut non seulement les
aider mais aussi rendre efficace leur intercession en notre faveur. »

Pour approfondir le sens de cette prière pour les défunts, j’aime à mentionner les
mots du pape Benoît XVI, dans l’encyclique Spe salvi. Une encyclique consacrée à
l’espérance chrétienne, et dans laquelle la question de la destinée des fidèles après la
mort a bien sûr une place de choix. Benoît XVI écrit : 48 : « Dans le judaïsme ancien, il
existe aussi l'idée qu'on peut venir en aide aux défunts dans leur condition intermédiaire par la
prière  (cf.  par  exemple 2 M 12,  38-45:  1er  s.  av.  JC).  La  pratique  correspondante  a  été
adoptée  très  spontanément  par  les  chrétiens  et  elle  est  commune à  l'Église  orientale  et
occidentale. [...]  Que l'amour puisse parvenir jusqu'à l'au-delà, que soit possible un mutuel
donner et recevoir, dans lequel les uns et les autres demeurent unis par des liens d'affection
au delà des limites de la mort – cela a été une conviction fondamentale de la chrétienté à
travers  tous  les  siècles  et  reste  aussi  aujourd'hui  une  expérience  réconfortante.  Qui
n'éprouverait le besoin de faire parvenir à ses proches déjà partis pour l'au-delà un signe de
bonté,  de  gratitude  ou  encore  de  demande  de  pardon ?  À  présent  on  pourrait  enfin  se
demander : si le « purgatoire » consiste simplement à être purifiés par le feu dans la rencontre
avec le Seigneur, Juge et Sauveur, comment alors une tierce personne peut-elle intervenir,
même si elle est particulièrement proche de l'autre ? Quand nous posons une telle question,
nous devrions nous rendre compte qu'aucun homme n'est une monade fermée sur elle-même.
Nos existences sont en profonde communion entre elles, elles sont reliées l'une à l'autre au
moyen de multiples interactions. Nul ne vit  seul.  Nul ne pèche seul. Nul n'est sauvé seul.
Continuellement la vie des autres entre dans ma vie : en ce que je pense, dis, fais, réalise. Et
vice-versa, ma vie entre dans celle des autres : dans le mal comme dans le bien. Ainsi mon
intercession pour quelqu'un n'est pas du tout quelque chose qui lui est étranger, extérieur, pas
même après la mort. Dans l'inter-relation de l'être, le remerciement que je lui  adresse, ma
prière pour lui peuvent signifier une petite étape de sa purification. Et avec cela il n'y a pas
besoin de convertir le temps terrestre en temps de Dieu : dans la communion des âmes le
simple temps terrestre est dépassé. Il n'est jamais trop tard pour toucher le cœur de l'autre et
ce n'est jamais inutile. Ainsi s'éclaire ultérieurement un élément important du concept chrétien
d'espérance. Notre espérance est toujours essentiellement aussi espérance pour les autres ;
c'est seulement ainsi qu'elle est vraiment espérance pour moi.[40] En tant que chrétiens nous
ne  devrions  jamais  nous  demander  seulement :  comment  puis-je  me sauver  moi-même ?
Nous devrions aussi nous demander : que puis-je faire pour que les autres soient sauvés et
que surgisse aussi pour les autres l'étoile de l'espérance ? Alors j'aurai fait le maximum pour
mon salut personnel. »

Après ces mots du pape théologien, je veux encore ajouter quelques mots du
pape pasteur, notre pape François, des mots tirés de son message lors de l’Angelus du
2 novembre 2014 – le 2 novembre, c’est pour nous le jour de la Commémoration des
Défunts.

Je cite donc le Pape françois : « Le souvenir des défunts, le soin des tombes et la
prière d’intention sont la preuve d’une espérance confiante, enracinée dans la certitude que la
mort n’a pas le dernier mot sur le destin de l’homme, car l’homme est destiné à une vie sans
limites,  qui a ses racines et  son accomplissement en Dieu. À Dieu, nous adressons cette

8



prière : « Dieu d’infinie miséricorde, nous confions à ton immense bonté tous ceux qui ont
quitté ce monde pour l’éternité, où tu attends toute l’humanité, rachetée par le sang précieux
du  Christ,  ton  Fils,  mort  en  rançon  pour  nos  péchés.  Ne  regarde  pas,  Seigneur,  les
nombreuses  pauvretés,  misères  et  faiblesses  humaines,  lorsque  nous  nous  présenterons
devant ton tribunal pour être jugés pour le bonheur ou pour la condamnation. Tourne vers nous
ton regard de pitié, qui découle de la tendresse de ton cœur, et aide-nous à marcher sur le
chemin de la purification complète. Qu’aucun de tes enfants ne soit perdu dans le feu éternel
de l’enfer, où il ne peut plus y avoir de repentir. Nous te confions, Seigneur, les âmes de ceux
qui nous sont chers, des personnes qui sont mortes sans le réconfort des sacrements, ou qui
n’ont pas eu la possibilité de se repentir, même au terme de leur vie. Que personne n’ait peur
de te rencontrer, après le pèlerinage terrestre, dans l’espérance d’être accueilli dans les bras
de ton infinie miséricorde. Que notre sœur la mort corporelle nous trouve vigilants dans la
prière et  chargés  de  tout  le  bien accompli  au cours  de notre brève ou longue  existence.
Seigneur,  que  rien  ne  nous  éloigne  de  toi  sur  cette  terre,  mais  que  tout  et  tous  nous
soutiennent dans le désir ardent de reposer sereinement et éternellement en toi. Amen » (père
Antonio Rungi, passionniste, Prière pour les défunts). »

Quelques éléments de partage personnel

Je voudrais terminer par quelques éléments de partage plus personnel.
Comme  je  viens  de  citer  le  pape  François,  dans  le  contexte  de  la

commémoration des défunts, je crois qu’il y a souvent un mélange qui est fait, dans
l’esprit de beaucoup de fidèles, entre la fête de la Toussaint et le jour des morts. La
liturgie fait une claire distinction : le 1er novembre, nous honorons tous les saints du
Ciel, tous ceux qui partagent déjà la gloire de Dieu : c’est un signe d’espérance pour
nous tous, qui sommes appelés à faire partie un jour de cette foule. (dans la liturgie,
nous portons des ornements blancs)

Dans le prolongement de cette fête, l’Église invite à prier pour tous les défunts
qui ont encore besoin de se purifier pour entrer dans cette foule des saints : c’est la
liturgie du 2 novembre, qui déteint sur tout le mois de novembre, où nous sommes
invités à prier spécialement dans cette intention. (dans la liturgie, nous portons des
ornements violets ou noirs, comme pour les célébrations d’obsèques)

Que les gens visitent les cimetières le 1er novembre, c’est dû à un côté pratique,
puisque ce jour est férié. Mais du coup on entend souvent que la Toussaint est la fête
des morts – et c’est un raccourci très dommageable.

‘On ira tous en paradis’ : c’est une conviction sympathique, mais qui laisse de
côté toute la question de la justice, une question morale très importante. La prière
pour  les  défunts  nous  invite  à  cultiver  l’humilité,  et  en  même  temps  à  garder
conscience de la transcendance de Dieu. Les plus grands saints, ou ceux qui ont une
vie spirituelle profonde et vraiment pétrie par la charité divine, ont toujours senti leur
misère  et  leur  pauvreté  face  à  Dieu :  en  confessant  l’étape  du  Purgatoire,  nous

9



reconnaissons que nous avons toujours besoin de Sa grâce pour parvenir au terme de
notre chemin.

Un point encore au sujet de la durée de la purification : dans le texte que j’ai
cité, Benoît XVI disait : « il n'y a pas besoin de convertir le temps terrestre en temps de
Dieu :  dans la communion des âmes le simple  temps terrestre est  dépassé. » Autant  la
question  du  lieu du Purgatoire  est  assez  clairement  évacuée,  puisqu’on  sent  bien
qu’on parle d’un processus spirituel, qui n’a pas besoin d’un lieu physique – autant la
question de la durée est plus délicate : parce que dans notre expérience humaine, nous
vivons tout dans le temps. Quand nous évoquons l’éternité, le réflexe spontané, c’est
de projeter un temps très long, un temps tellement long qu’il n’a pas de fin.

Mais l’éternité, ce n’est pas cela : c’est la condition de ce qui est hors du temps.
Comment  une  âme  expérimente-t-elle  le  changement  de  modalité  du  temps
lorsqu’elle  s’approche  de  Dieu,  c’est  probablement  hors  de  notre  portée.  Pour  le
musicien que je suis, j’aime à penser que l’expérience de la musique nous fait parfois
affleurer cette expérience d’un temps qui s’écoule  autrement,  d’un temps hors du
temps – en tout cas, notre prière actuelle peut rejoindre la condition d’une âme qui se
purifie, même si cette purification est ‘passée’, selon notre écoulement du temps. La
question  du  temps est  un  problème philosophique  depuis  toujours… essayons  de
rester très modestes à ce sujet !!

Parmi  les moyens que propose la  tradition catholique,  pour accompagner les
défunts dans leur purification, il  y a un certain nombre d’éléments concrets que je
passe volontairement sous silence. Je n’ai pas voulu aborder directement le sujet de la
célébration de la messe à l’intention des défunts, de l’application des indulgences aux
défunts, qui sont toujours en vigueur et encouragées – car ce sont des questions qui
ont un poids historique assez lourd dans le contexte œcuménique, étant même ancrées
dans la genèse de la Réforme. Il y a aussi de nombreuses révélations privées, depuis
le Moyen-Âge, dans lesquelles certains fidèles trouvent des éléments de réflexion
intéressants, ou au moins des encouragements à prier pour les défunts. Dans ma piété
personnelle, je m’en tiens assez sobrement à la Révélation avec un grand R : il y a
suffisamment de matière, dans la Parole de Dieu portée dans la tradition de l’Église,
pour nourrir ma pauvre piété…

Ce qui me paraît important, c’est la conscience de cette communion entre nous
et cette collaboration entre nous, les fidèles, qui ne cesse pas avec la mort. Je chéris
tout particulièrement cette formule du Concile Vatican II :  LG9 : « Le bon vouloir de
Dieu a été que les hommes ne reçoivent pas la sanctification et le salut séparément, hors de
tout lien mutuel ; il a voulu en faire un peuple qui le connaîtrait selon la vérité et le servirait
dans la sainteté. » Cette conscience de notre fraternité dans la sanctification s’entend
vraiment  à  tous  les  niveaux,  jusque  dans  les  relations  que  nous  avons  avec  nos
défunts : c’est là aussi que je vois ma mission de prêtre, au service de la sanctification
du Peuple de Dieu, vivants et défunts.

10


