Groupe (Ecuménique
La priere pour des défunts

Lundi 10 février 2020

Quand le pasteur Daniel m’a demandé quel théme je souhaitais aborder pour
cette soirée, nous approchions du mois de novembre — le mois ou traditionnellement
nous prions particulierement pour les défunts. C’est pourquoi j’ai eu envie de vous
partager quelques €léments sur cet aspect de la dévotion catholique, en sachant bien
que cela fait partie des points ou nos différentes confessions chrétiennes connaissent
des divergences. Au-dela des polémiques et des disputes sur telle ou telle
interprétation biblique, je crois qu’il est important d’essayer de comprendre quelle est
I’approche de chacun : en tout cas, j’espere donner quelques €clairages sur ce point
li¢ a la doctrine et a la piété catholique.

Introduction

La priere pour les défunts : dans le titre, j’ai mis volontairement en premier la
question de la priére, car I’Eglise, dans cette matiére, trouve un profond appui a sa foi
dans sa tradition liturgique. La doctrine sur le Purgatoire, et sur la relation entre les
vivants et les défunts aura mis des sieécles avant de s’¢élaborer et de se formuler, mais
la réalité¢ premiere qui atteste de cette foi est bien la priere des croyants pour les
defunts.

Depuis I’ére des catacombes, ou 1’on retrouve des graphitis exprimant des
priéres pour les défunts, et de maniére ininterrompue, I’Eglise prie chaque jour pour
les défunts. On peut citer le témoignage important de saint Augustin, qui rapporte
ainsi les derniéres consignes de sa mére Monique, peu avant sa mort : « Enterrez mon
corps n'importe ou ! Ne vous troublez pour lui d'aucun souci ! Tout ce que je vous demande,
c'est de vous souvenir de moi a l'autel du Seigneur, ou que vous soyez. » A I’autel du
Seigneur, dans la priére de I’Eucharistie, I’Eglise mentionne depuis toujours en les
distinguant la foule des saints qui sont déja victorieux, aupres du Christ ressuscité —
ce sont typiquement les martyrs — et d’autre part les défunts qui ont encore besoin
d’une purification pour entrer dans la gloire. Nous nous confions a la prieére des
saints, nous prions pour les défunts : le sens de la pricre est autre — et la demande de
sainte Monique a ses fils est de cet ordre, comme une supplication miséricordieuse
pour qu’ils continuent de prier pour elle.

La doctrine

Quelques ¢léments d’abord, sur la doctrine du Purgatoire. Le Catéchisme actuel
la résume ainsi : CEC 1030 « Ceux qui meurent dans la grace et I'amitié de Dieu, mais



imparfaitement purifiés, bien qu'assurés de leur salut éternel, souffrent aprés leur mort une
purification, afin d'obtenir la sainteté nécessaire pour entrer dans la joie du ciel. L'Eglise
appelle Purgatoire cette purification finale des €lus qui est tout a fait distincte du chatiment des
damnés. »

Le pardon est un processus immédiat : en accueillant la grace du Christ, nous
sommes vraiment sauvés. Mais le péché entraine des séquelles dans notre vie
humaine et spirituelle, il laisse des traces. Le rejet du péché est nécessaire pour
accueillir la vie divine, mais il ne suffit pas a nous rendre capable de la golter
pleinement. Il est indispensable de se détourner de I’ombre, mais cela ne nous rend
pas capable de regarder directement le soleil — il y a tout un processus d’adaptation,
de transformation, comme 1’ceil habitué a I’obscurité doit peu a peu s’accoutumer a la
lumiere.

Et cela est assez logique finalement : le temps de notre vie terrestre nous est
donné pour préparer notre cceur a entrer pleinement dans la vie divine. Mettons-nous
vraiment a profit toutes les occasions qui nous sont données, pour grandir dans la foi
et la charité¢ ? Je ne suis pas slir — en tout cas, pour moi, ce n’est pas le cas. Par
rapport a toutes ces occasions manqueées, a tout ce temps perdu dans des « ceuvres
mortes », le repentir est bien siir indispensable. Mais il ne remplace pas tout ce travail
actif dont notre cceur aurait eu besoin pour s’agrandir, pour se rendre capable de
Dieu. C’est pourquoi notre vie chrétienne est toujours marquée par la pénitence,
c’est-a-dire ces efforts que nous faisons pour transformer concrétement notre vie, et
lui permettre d’€tre toujours davantage imprégnée de I’amour.

Le Purgatoire, c’est la derniére étape de cette pénitence : une étape passive, car
nous n’avons plus la liberté de choix comme pendant notre vie terrestre — mais une
¢tape de transformation profonde, pour nous mettre a la hauteur de ce que le Seigneur
attendait légitimement de nous. C’est finalement le rattrapage, pour tous les mauvais
¢leves que nous sommes. Pour résumer en une seule image, on peut dire que le
passage dans I’éternité nous plonge dans le feu de I’amour divin : ’effet que ce feu a
sur nous dépend de nos dispositions. Pour un cceur résolument fermé a Dieu, c’est le
feu de I’enfer, un tourment éternel. Pour ceux qui ont pleinement accueilli et désiré le
Salut, c’est le feu de la joie, dans la plénitude de I’amour. Et pour ceux qui ne sont
pas pleinement disposés a communier a la vie divine, c’est un feu qui purifie et
transforme.

Pour rejoindre le vocabulaire traditionnel de I’Eglise, on distingue deux types de
peines consécutives au péché, la peine éternelle, et la peine temporelle. Je cite a
nouveau le Catéchisme : CEC 1472 : «le péché a une double conséquence. Le péché
grave nous prive de la communion avec Dieu, et par la il nous rend incapables de la vie
éternelle, dont la privation s’appelle la "peine éternelle" du péché. D'autre part, tout péche,
méme [léger], entraine un attachement malsain aux créatures, qui a besoin de purification, soit
ici-bas, soit aprés la mort, dans I'état qu'on appelle Purgatoire. Cette purification libére de ce
qu’on appelle la "peine temporelle" du péché. Ces deux peines ne doivent pas étre congues
comme une espece de vengeance, infligée par Dieu de I'extérieur, mais bien comme
découlant de la nature méme du péché. Une conversion qui procéde d’une fervente charité,



peut arriver a la totale purification du pécheur, de sorte qu'aucune peine ne subsisterait (cf. Cc.
Trente : DS 1712-1713 ; 1820). »

CEC 1473 «Le pardon du péché et la restauration de la communion avec Dieu
entrainent la remise des peines éternelles du péché. Mais des peines temporelles du péché
demeurent. Le chrétien doit s'efforcer, en supportant patiemment les souffrances et les
épreuves de toutes sortes et, le jour venu, en faisant sereinement face a la mort, d’accepter
comme une grace ces peines temporelles du péché ; il doit s'appliquer, par les ceuvres de
miséricorde et de charité, ainsi que par la priére et les différentes pratiques de la pénitence, a
se dépouiller complétement du "vieil homme" et a revétir "'homme nouveau"”. »

Pour reprendre avec mes mots : la peine temporelle du péché, ce n’est pas une
punition arbitraire, c’est vraiment cette incapacité en nous d’accueillir pleinement la
communion avec Dieu, en conséquence de nos péchés passés. Pour prendre une autre
image : le péché cause toujours une blessure. Le pardon vient soigner la plaie, et nous
donne ’assurance que la vie va reprendre le dessus, mais il y a tout un processus de
cicatrisation qui prend un certain temps et qui colte de 1’énergie au corps qui se
régénere.

Par rapport a la souffrance, qui est liée a cette purification, les théologiens
distinguent deux ¢éléments distincts. Ils parlent de la peine des sens, et de la peine du
dam (damnation).

La peine des sens, c’est ce qui correspond a notre perception habituelle de la
souffrance corporelle. C’est I’image du feu qui brile, en purifiant nos travers et nos
défauts. Les efforts sur nous-méme que nous faisons ici-bas, dans un esprit de
pénitence, nous coltent généralement en terme de souffrance physique ou morale.
Cette souffrance que nous n’aurons pas acceptée ici-bas, il faudra bien que nous
I’éprouvions passivement de quelque manicere, dans la purification du Purgatoire. Cet
aspect est assez mystérieux, puisqu’on ne peut parler des sens que d’une maniere
imagée : lorsque la mort nous sépare de notre corps, nous n’avons plus le méme
rapport aux sens, c’est évident. C’est cette peine des sens qui a entrainé toute
I’imagerie médiévale, concernant le purgatoire, ou les défunts semblent tourmentés
de mille maniére, comme s’ils étaient en enfer — alors que c’est trés différent de
I’enfer.

La peine du dam est, je crois, la peine la plus profonde : c’est la privation de la
vision de Dieu. Non pas comme une punition, mais comme une incapacité : on ne
peut pas voir Dieu tant que 1’on n’est pas pleinement disposé et capable d’entrer en
communion avec Lui. Ce n’est pas le dam de I’enfer, la privation éternelle de la
vision de Dieu. Ce dam est temporaire, c¢’est une étape ou les défunts sont encore
purifiés par la foi et ’espérance, dans leur désir de voir Dieu. Je crois qu’il est
essentiel de voir dans ce désir la racine de la plus profonde purification des défunts —
c’est ce qui explique aussi que cette étape est remplie de joie : car les défunts se
savent aimés et sauvés par le Seigneur, la joie de I’espérance est donc sans mesure
avec ce que nous pouvons connaitre ici-bas.



Le témoignage de la Bible, dans une lecture catholique

La foi de I’Eglise trouve des illustrations dans plusieurs passages de 1’Ecriture
Sainte.

Le témoignage de 1’ Ancien Testament est assez archaique, concernant le sort des
hommes aprés la mort : nous savons que la croyance a la résurrection de la chair est
tardive. Il y a cependant un témoignage biblique clair et précis, concernant la
purification des défunts, et I'importance de la priere des fideles qui peut les
accompagner, dans le 2™ livre des Martyrs d’Israél (ou 2™ livre des Maccabées).
C’est un livre deutérocanonique, qui donc n’est pas dans la Bible protestante — mais
au-dela de son caractére ‘inspiré’, il s’agit d’un témoignage indéniable sur les
croyances israélites au second siecle avant notre ere, donc trés proche de 1’époque de
Jésus.

Le contexte: aprés un combat victorieux, Judas Maccabée et son armée
reviennent sur les lieux pour récupérer les corps des leurs qui étaient tombeés.

2 M 12, « 39 Le lendemain, alors qu'il était devenu grand temps de le faire, les hommes
de Judas vinrent enlever les corps de ceux qui avaient succombé dans la bataille, afin de les
déposer avec leurs proches dans les tombeaux de leurs péres. 40 Or, ils trouvérent sous la
tunique de chacun des morts des objets consacrés aux idoles de Jamnia, ce que la Loi interdit
aux Juifs. Il fut évident pour tous que c’est pour cette raison qu'ils avaient succombé. 41 Tous
bénirent donc la conduite du Seigneur, le juge impartial qui rend manifestes les choses
cachées. 42 Puis, ils se répandirent en supplications pour demander que le péché commis soit
entierement effacé. Le noble Judas exhorta la troupe a se garder de tout péché, ayant sous
les yeux le malheur de ceux qui avaient succombé pour avoir commis cette faute. 43 II
organisa une collecte auprés de chacun et envoya deux mille pieces d’argent a Jérusalem afin
d’offrir un sacrifice pour le péché. C’était un fort beau geste, plein de délicatesse, inspiré par la
pensée de la résurrection. 44 Car, s'il n'avait pas espéré que ceux qui avaient succombé
ressusciteraient, la priére pour les morts était superflue et absurde. 45 Mais il jugeait qu’'une
trés belle récompense est réservée a ceux qui meurent avec piété : 46 c'était la une pensée
religieuse et sainte. Voila pourquoi il fit ce sacrifice d’expiation, afin que les morts soient
délivrés de leurs péchés. »

Un passage précieux, qui rapporte non seulement la démarche de Judas, mais qui
fait tout un commentaire a ce sujet. Ces juifs morts au combat ont commis des
péchés, graves certainement, puisqu’il s’agit d’une forme d’idolatrie, mais qui
n’entrainent pas pour eux une infamie éternelle : ils sont morts dans la piété, en
combattant pour la bonne cause, pour leur peuple, ils restent donc dans la perspective
de la résurrection future. Mais i1l y a cette conscience que leur faute doit étre
pardonnée apres la mort, et que la priere des vivants peut les aider dans ce sens — en
I’occurrence, par 1’offrande d’un sacrifice au Temple.

Dans le Nouveau Testament, il y a plusieurs passages qui touchent a ce théme.



D’abord, je veux invoquer ces deux passages dans les lettres de saint Paul, ou il
témoigne que la vie apres la mort n’est pas une simple 1éthargie, dans 1’attente du jour
du Jugement, mais bien un temps ou I’ame est mystérieusement active. Il évoque cela
quand il parle de la perspective de sa propre mort.

Ph 1, « 21 En effet, pour moi, vivre c’est le Christ, et mourir est un avantage. 22 Mais si,
en vivant en ce monde, j'arrive a faire un travail utile, je ne sais plus comment choisir. 23 Je
me sens pris entre les deux : je désire partir pour étre avec le Christ, car c’est bien préférable ;
24 mais, a cause de vous, demeurer en ce monde est encore plus nécessaire. » Selon ses
termes, Paul est pris entre les deux : si « étre avec le Christ » n’était pas un état ou il
golterait activement le bonheur, il ne se poserait méme pas la question du choix !

De méme en 2 Co 5 « 06 Ainsi, nous gardons toujours confiance, tout en sachant que
nous demeurons loin du Seigneur, tant que nous demeurons dans ce corps ; 07 en effet, nous
cheminons dans la foi, non dans la claire vision. 08 Oui, nous avons confiance, et nous
voudrions plutét quitter la demeure de ce corps pour demeurer prés du Seigneur. »

Cette entrée dans la proximité du Seigneur est marquée par une étape de
purification, et j’en viens aux indices de ce fait, dans le Nouveau Testament.

Mt 12,32 : le Seigneur affirme : « Et si quelqu’'un dit une parole contre le Fils de
'homme, cela lui sera pardonné ; mais si quelqu’un parle contre I'Esprit Saint, cela ne lui sera
pas pardonné, ni en ce monde-ci, ni dans le monde a venir. » Il y a donc des péchés qui
peuvent étre pardonnés dans le monde a venir : il n’y a pas de péchés a pardonner en
paradis ; il n’y a pas de conversion possible en enfer. Ce « monde a venir » ou une
forme de pardon peut étre vécue est donc le Purgatoire, ou nous sommes purifiés des
séquelles de certains péchés.

Dans la 1°° lettre aux Corinthiens, saint Paul parle du jugement: 1 Co 3 « 12
Que I'on construise sur la pierre de fondation avec de I'or, de I'argent, des pierres précieuses,
ou avec du bois, du foin ou du chaume, 13 l'ouvrage de chacun sera mis en pleine lumiére. En
effet, le jour du jugement le manifestera, car cette réveélation se fera par le feu, et c’est le feu
qui permettra d’apprécier la qualité de I'ouvrage de chacun. 14 Si quelqu’un a construit un
ouvrage qui résiste, il recevra un salaire ; 15 si 'ouvrage est entiérement brdlé, il en subira le
préjudice. Lui-méme sera sauvé, mais comme au travers du feu. »

Cette image du feu est importante, elle indique clairement une forme de
purification, une purification temporaire qui est tout a fait distincte de 1’enfer éternel,
une purification douloureuse, mais qui est la préparation a la joie éternelle.

Dans la 2™ lettre a Timothée, saint Paul parle d’un ami défunt, Onésiphore. 2
Tim 1 « 16 Que le Seigneur fasse miséricorde a la famille d’Onésiphore qui m’a plusieurs fois
rendu courage et qui n'a pas eu honte de mes chaines de prisonnier. 17 Arrivé a Rome, il s’est
empressé de me chercher, et il m'a trouvé. 18 Que le Seigneur lui donne de trouver
miséricorde auprées de Dieu au jour de sa venue ! » C’est la une véritable priére de Paul
pour cet ami : une priere absurde, si elle ne peut mystérieusement le rejoindre, dans
cette étape purificatrice de la rencontre avec le Seigneur.



Plusieurs paraboles du Christ sont invoquées pour illustrer le processus de
purification. Ce sont des images, qui ont une utilit¢ — et c’est pourquoi Jésus les
emprunte pour S’expliquer, mais qui ont aussi et forcément un caractére limité¢ dans
leur application.

Mt 5 « 25 Mets-toi vite d’accord avec ton adversaire pendant que tu es en chemin avec
lui, pour éviter que ton adversaire ne te livre au juge, le juge au garde, et qu'on ne te jette en
prison. 26 Amen, je te le dis : tu n'en sortiras pas avant d’avoir payé jusqu'au dernier sou. »
En considérant que Dieu est le juge, I’adversaire le démon qui est notre accusateur
devant lui, on peut comprendre ainsi cette image : si on ne lutte pas suffisamment
contre le péché pendant cette vie, nous serons de quelque sorte emprisonnés,
temporairement, jusqu’a ce que ce manque soit rattrapé. La pénitence que nous
n’avons pas vécue ici-bas, librement et courageusement, nous devons la subir d’une
maniere passive en Purgatoire.

Saint Luc parle ainsi du retour du Maitre de maison : Lc 12 « 47 Le serviteur qui,
connaissant la volonté de son maitre, n'a rien préparé et n'a pas accompli cette volonté,
recevra un grand nombre de coups. 48 Mais celui qui ne la connaissait pas, et qui a mérité des
coups pour sa conduite, celui-la n’en recevra qu’un petit nombre. A qui 'on a beaucoup donné,
on demandera beaucoup ; a qui 'on a beaucoup confié, on réclamera davantage. » On voit
que dans ce jugement, ce n’est pas tout blanc ou tout noir, il y a une graduation. Il y a
moyen d’€tre sauvé, tout en recevant des coups, en petit ou grand nombre. Cette
image, comme la précédente, peche un peu en insistant sur le caracteére punitif — on ne
voit pas trop comment des coups, ou de la prison peuvent réparer une relation — car
c’est cela, finalement, la purification dont nous avons besoin.

Il y a bien sir I’histoire du pauvre Lazare et de I’homme riche, en Luc 16,19-31.
« Au séjour des morts, le riche était en proie a la torture. » Ce séjour des morts n’est pas
I’enfer : car le riche désire étre sauvé, et en plus il manifeste de la compassion envers
ses fréres qui risquent de le suivre dans cet état. Abraham lui dit: « Mon enfant,
rappelle-toi : tu as recgu le bonheur pendant ta vie, et Lazare, le malheur pendant la sienne.
Maintenant, lui, il trouve ici la consolation, et toi, la souffrance. » 11 ne s’agit pas de béatifier
la souffrance pour elle-méme, mais bien d’indiquer le chemin de la pénitence : le
pauvre Lazare, par sa condition indigente, a fait pénitence tout au long de sa vie ; le
riche n’a rien fait pour se préparer a la rencontre avec Dieu, et doit justement vivre
cette pénitence apres la mort.

Enfin, il y a tous ces passages des Ecritures qui insistent sur la sainteté
nécessaire, pour entrer dans la pleine communion avec Dieu. Par exemple dans la
lettre aux Hébreux : He 12 « 14 Recherchez activement la paix avec tous, et la sainteté
sans laquelle personne ne verra le Seigneur. » En parlant de cette sainteté nécessaire
pour « voir le Seigneur », on sent bien qu’elle est difficilement atteinte au terme de
notre vie terrestre : pour la plupart, il y a besoin qu’elle se parachéve en Purgatoire.

Un peu plus loin, He 12 « 22 Vous étes venus vers la montagne de Sion et vers la
ville du Dieu vivant, la Jérusalem céleste, vers des myriades d’anges en féte 23 et vers



'assemblée des premiers-nés dont les noms sont inscrits dans les cieux. Vous étes venus
vers Dieu, le juge de tous, et vers les esprits des justes amenés a la perfection. » Les justes
« amenes a la perfection » : derriére cette forme passive, il y a I’idée de cet achévement
de la perfection, réalisé par Dieu apres leur mort.

L.a communion avec les défunts, dans I’enseignement
actuel de ’Eglise

Pour en arriver au théme de la priere pour les défunts, c’est-a-dire a la relation
entre nous, les vivants, et ceux qui sont déja morts, je propose d’accueillir ce qu’a
formulé le dernier Concile, Vatican II, au sujet de la communion des Saints :

LG 49 : « En attendant que le Seigneur soit venu dans sa majesté, accompagné de
tous les anges (cf. Mt 25, 31) et que, la mort détruite, tout lui ait été soumis (cf. 1 Co 15, 26-
27), les uns parmi ses disciples continuent sur terre leur pelerinage ; d’autres, ayant acheveé
leur vie, se purifient encore ; d'autres enfin sont dans la gloire, contemplant « dans la pleine
lumiere, tel qu'il est, le Dieu un en trois Personnes [146] ». Tous cependant, a des degrés et
sous des formes diverses, nous communions dans la méme charité envers Dieu et envers le
prochain, chantant a notre Dieu le méme hymne de gloire. En effet, tous ceux qui sont du
Christ et possédent son Esprit, constituent une seule Eglise et se tiennent mutuellement
comme un tout dans le Christ (cf. Ep 4, 16). Donc, I'union de ceux qui sont encore en chemin,
avec leurs fréres qui se sont endormis dans la paix du Christ, ne connait pas la moindre
intermittence ; au contraire, selon la foi constante de I’Eglise, cette union est renforcée par
I'échange des biens spirituels [147]. »

Cette union ne connait pas la moindre intermittence : ce sont des mots tres forts,
qui appliquent de maniére extrémement concréte & la vie mystique de 1’Eglise ce que
saint Paul dit au sujet de la charité : « la charité ne passera jamais. » Comme la charité
est la vie du Christ, qui circule dans tout le Corps de I’Eglise, cette charité qui ne
passe jamais est la garantie que tous nos liens spirituels se perpétuent, au-dela de la
fronti¢re de la mort.

Il y a bien sir un changement radical, dans notre relation a ceux qui meurent, a
cause de I’effacement de leur condition physique et matérielle, mais la nature de notre
relation, dans 1’essentiel, ne change pas — puisque I’essentiel se situe au niveau de la
charité. Et comme nous sommes mutuellement reli€és pendant notre vie, nous restons
liés les uns aux autres dans 1’éternité. Et comme nous prions les uns pour les autres,
en portant dans la priére nos soucis respectifs, nous pouvons et devons continuer de
prier les uns pour les autres, spécialement lorsque nos défunts vivent cette phase de
leur purification.

Le Concile continue ainsi : LG 50 « Reconnaissant dés I'abord cette communion qui
existe a l'intérieur du Corps mystique de Jésus Christ, I'Eglise, en ses membres qui cheminent
sur la terre dés les premiers temps du christianisme, a entouré de beaucoup de piété la
mémoire des défunts [151] en offrant aussi pour eux ses suffrages. » Et le Catéchisme



prolonge encore en disant : CEC 958 « Notre priére pour eux peut non seulement les
aider mais aussi rendre efficace leur intercession en notre faveur. »

Pour approfondir le sens de cette priere pour les défunts, j’aime a mentionner les
mots du pape Benoit XVI, dans I’encyclique Spe salvi. Une encyclique consacrée a
I’espérance chrétienne, et dans laquelle la question de la destinée des fideles apres la
mort a bien sir une place de choix. Benoit X VI écrit : 48 : « Dans le judaisme ancien, il
existe aussi l'idée qu'on peut venir en aide aux défunts dans leur condition intermédiaire par la
priere (cf. par exemple 2 M 12, 38-45: 1er s. av. JC). La pratique correspondante a été
adoptée trés spontanément par les chrétiens et elle est commune a I'Eglise orientale et
occidentale. [...] Que I'amour puisse parvenir jusqu'a l'au-dela, que soit possible un mutuel
donner et recevoir, dans lequel les uns et les autres demeurent unis par des liens d'affection
au dela des limites de la mort — cela a été une conviction fondamentale de la chrétienté a
travers tous les siecles et reste aussi aujourd'hui une expérience réconfortante. Qui
n'éprouverait le besoin de faire parvenir a ses proches déja partis pour I'au-dela un signe de
bonté, de gratitude ou encore de demande de pardon ? A présent on pourrait enfin se
demander : si le « purgatoire » consiste simplement a étre purifiés par le feu dans la rencontre
avec le Seigneur, Juge et Sauveur, comment alors une tierce personne peut-elle intervenir,
méme si elle est particulierement proche de 'autre ? Quand nous posons une telle question,
nous devrions nous rendre compte qu'aucun homme n'est une monade fermée sur elle-méme.
Nos existences sont en profonde communion entre elles, elles sont reliées l'une a l'autre au
moyen de multiples interactions. Nul ne vit seul. Nul ne peche seul. Nul n'est sauvé seul.
Continuellement la vie des autres entre dans ma vie : en ce que je pense, dis, fais, réalise. Et
vice-versa, ma vie entre dans celle des autres : dans le mal comme dans le bien. Ainsi mon
intercession pour quelqu'un n'est pas du tout quelque chose qui lui est étranger, extérieur, pas
méme aprés la mort. Dans l'inter-relation de I'étre, le remerciement que je lui adresse, ma
priere pour lui peuvent signifier une petite étape de sa purification. Et avec cela il n'y a pas
besoin de convertir le temps terrestre en temps de Dieu : dans la communion des ames le
simple temps terrestre est dépasse. Il n'est jamais trop tard pour toucher le coeur de l'autre et
ce n'est jamais inutile. Ainsi s'éclaire ultérieurement un élément important du concept chrétien
d'espérance. Notre espérance est toujours essentiellement aussi espérance pour les autres ;
c'est seulement ainsi qu'elle est vraiment espérance pour moi.[40] En tant que chrétiens nous
ne devrions jamais nous demander seulement: comment puis-je me sauver moi-méme ?
Nous devrions aussi nous demander : que puis-je faire pour que les autres soient sauvés et
que surgisse aussi pour les autres I'étoile de I'espérance ? Alors j'aurai fait le maximum pour
mon salut personnel. »

Apres ces mots du pape théologien, je veux encore ajouter quelques mots du
pape pasteur, notre pape Francois, des mots tirés de son message lors de I’Angelus du
2 novembre 2014 — le 2 novembre, c’est pour nous le jour de la Commémoration des
Défunts.

Je cite donc le Pape frangois : « Le souvenir des défunts, le soin des tombes et la
priere d’intention sont la preuve d’une espérance confiante, enracinée dans la certitude que la
mort n'a pas le dernier mot sur le destin de 'homme, car 'nomme est destiné a une vie sans
limites, qui a ses racines et son accomplissement en Dieu. A Dieu, nous adressons cette



priere : « Dieu d'infinie miséricorde, nous confions a ton immense bonté tous ceux qui ont
quitté ce monde pour I'éternité, ou tu attends toute 'humanité, rachetée par le sang précieux
du Christ, ton Fils, mort en rangon pour nos péchés. Ne regarde pas, Seigneur, les
nombreuses pauvretés, miseres et faiblesses humaines, lorsque nous nous présenterons
devant ton tribunal pour étre jugés pour le bonheur ou pour la condamnation. Tourne vers nous
ton regard de pitié, qui découle de la tendresse de ton cceur, et aide-nous a marcher sur le
chemin de la purification compléte. Qu'aucun de tes enfants ne soit perdu dans le feu éternel
de 'enfer, ou il ne peut plus y avoir de repentir. Nous te confions, Seigneur, les @mes de ceux
qui nous sont chers, des personnes qui sont mortes sans le réconfort des sacrements, ou qui
n’ont pas eu la possibilité de se repentir, méme au terme de leur vie. Que personne n’ait peur
de te rencontrer, aprés le pélerinage terrestre, dans I'espérance d’étre accueilli dans les bras
de ton infinie miséricorde. Que notre sceur la mort corporelle nous trouve vigilants dans la
priere et chargés de tout le bien accompli au cours de notre bréve ou longue existence.
Seigneur, que rien ne nous éloigne de toi sur cette terre, mais que tout et tous nous
soutiennent dans le désir ardent de reposer sereinement et éternellement en toi. Amen » (pére
Antonio Rungi, passionniste, Priere pour les défunts). »

Quelques éléments de partage personnel

Je voudrais terminer par quelques €¢léments de partage plus personnel.

Comme je viens de citer le pape Francois, dans le contexte de la
commeémoration des défunts, je crois qu’il y a souvent un mélange qui est fait, dans
I’esprit de beaucoup de fideles, entre la féte de la Toussaint et le jour des morts. La
liturgie fait une claire distinction : le 1* novembre, nous honorons tous les saints du
Ciel, tous ceux qui partagent d¢ja la gloire de Dieu : c’est un signe d’espérance pour
nous tous, qui sommes appelés a faire partie un jour de cette foule. (dans la liturgie,
nous portons des ornements blancs)

Dans le prolongement de cette féte, I’Eglise invite & prier pour tous les défunts
qui ont encore besoin de se purifier pour entrer dans cette foule des saints : c’est la
liturgie du 2 novembre, qui déteint sur tout le mois de novembre, ou nous sommes
invités a prier spécialement dans cette intention. (dans la liturgie, nous portons des
ornements violets ou noirs, comme pour les célébrations d’obseques)

Que les gens visitent les cimetieres le 1° novembre, ¢’est dii & un co6té pratique,
puisque ce jour est férié. Mais du coup on entend souvent que la Toussaint est la féte
des morts — et c’est un raccourci trés dommageable.

‘On ira tous en paradis’ : ¢’est une conviction sympathique, mais qui laisse de
coOté toute la question de la justice, une question morale trés importante. La priere
pour les défunts nous invite a cultiver I’humilité, et en méme temps a garder
conscience de la transcendance de Dieu. Les plus grands saints, ou ceux qui ont une
vie spirituelle profonde et vraiment pétrie par la charité divine, ont toujours senti leur
misere et leur pauvreté face a Dieu: en confessant 1’étape du Purgatoire, nous



reconnaissons que nous avons toujours besoin de Sa grace pour parvenir au terme de
notre chemin.

Un point encore au sujet de la durée de la purification : dans le texte que j’ai
cité, Benoit XVI disait : « il n'y a pas besoin de convertir le temps terrestre en temps de
Dieu : dans la communion des ames le simple temps terrestre est dépassé. » Autant la
question du /ieu du Purgatoire est assez clairement évacuée, puisqu’on sent bien
qu’on parle d’un processus spirituel, qui n’a pas besoin d’un lieu physique — autant la
question de la durée est plus dé€licate : parce que dans notre expérience humaine, nous
vivons tout dans le temps. Quand nous évoquons 1’éternité, le réflexe spontané, c’est
de projeter un temps tres long, un temps tellement long qu’il n’a pas de fin.

Mais I’éternité, ce n’est pas cela : c’est la condition de ce qui est hors du temps.
Comment une ame expérimente-t-elle le changement de modalit¢ du temps
lorsqu’elle s’approche de Dieu, c’est probablement hors de notre portée. Pour le
musicien que je suis, j’aime a penser que 1’expérience de la musique nous fait parfois
affleurer cette expérience d’un temps qui s’écoule autrement, d’un temps hors du
temps — en tout cas, notre priere actuelle peut rejoindre la condition d’une ame qui se
purifie, méme si cette purification est ‘passée’, selon notre écoulement du temps. La
question du temps est un probléme philosophique depuis toujours... essayons de
rester trés modestes a ce sujet !!

Parmi les moyens que propose la tradition catholique, pour accompagner les
défunts dans leur purification, il y a un certain nombre d’éléments concrets que je
passe volontairement sous silence. Je n’ai pas voulu aborder directement le sujet de la
célébration de la messe a I’intention des défunts, de I’application des indulgences aux
défunts, qui sont toujours en vigueur et encouragées — car ce sont des questions qui
ont un poids historique assez lourd dans le contexte cecuménique, étant méme ancrées
dans la genése de la Réforme. Il y a aussi de nombreuses révélations privées, depuis
le Moyen-Age, dans lesquelles certains fidéles trouvent des éléments de réflexion
intéressants, ou au moins des encouragements a prier pour les défunts. Dans ma piété
personnelle, je m’en tiens assez sobrement a la Révélation avec un grand R: il y a
suffisamment de matiére, dans la Parole de Dieu portée dans la tradition de I’Eglise,
pour nourrir ma pauvre picté. ..

Ce qui me parait important, ¢’est la conscience de cette communion entre nous
et cette collaboration entre nous, les fidéles, qui ne cesse pas avec la mort. Je chéris
tout particulierement cette formule du Concile Vatican II : LG9 : « Le bon vouloir de
Dieu a été que les hommes ne regoivent pas la sanctification et le salut séparément, hors de
tout lien mutuel ; il a voulu en faire un peuple qui le connaitrait selon la vérité et le servirait
dans la sainteté. » Cette conscience de notre fraternité dans la sanctification s’entend
vraiment a tous les niveaux, jusque dans les relations que nous avons avec nos
défunts : c’est la aussi que je vois ma mission de prétre, au service de la sanctification
du Peuple de Dieu, vivants et défunts.

10



