XVI*™ DIMANCHE DU TEMPS ORDINAIRE — ANNEE A

LECTURES

Sagesse 12.13-19

Car il n'y apas, en dehors de toi, de Dieu qui ait soin de tous, pour que tu doives lui montrer que
tes jugements n'ont pas été injustes. Il n'y a pas non plus de roi ou de souverain qui puisse te
regarder en face au sujet de ceux que tu as chatiés. Mais, étant juste, tu régis l'univers avec
justice, et tu estimes que condamner celui qui ne doit pas étre chatié, serait incompatible avec ta
puissance. Car taforce est le principe de tajustice, et de dominer sur tout te fait ménager tout. Tu
montres taforce, si I'on ne croit pas a la plénitude de ta puissance, et tu confonds 1'audace de ceux
qui la connaissent; mais toi, dominant ta force, tu juges avec modération, et tu nous gouvernes
avec de grands ménagements, car tu n'as qu'a vouloir, et ta puissance est la. En agissant ainsi, tu
as appris a ton peuple que le juste doit étre ami des hommes, et tu as donné le bel espoir a tes fils
gu'apres les péchés tu donnes le repentir.

Romains 8.26-27

De méme, 1'Esprit aussi vient en aide a notre faiblesse, car nous ne savons pas prier comme il
faut, mais I'Esprit lui-méme intercéde pour nous en gémissements inexprimables, et celui qui
scrute les ceeurs sait quelle est l'intention de I'Esprit: c'est selon Dieu en effet que I'Esprit
intercéde pour les saints.

Matthieu 13.24-43

Il leur proposa une autre parabole: " Il en va du Royaume des cieux comme d'un homme qui a
semé du bon grain dans son champ. Pendant que les gens dormaient, son ennemi est venu; par-
dessus, il a semé de l'ivraie en plein milieu du blé et il s'en est allé. Quand 1'herbe eut poussé et
produit I'épi, alors apparut aussi l'ivraie. " Les serviteurs du maitre de maison vinrent lui dire:
"Seigneur, n'est-ce pas du bon grain gque tu as semé dans ton champ ? D'ou vient donc qu'il s'y
trouve de l'ivraie ? " " Il leur dit: "C'est un ennemi qui a fait cela. " Les serviteurs lui disent:
"Alors, veux-tu que nous alions la ramasser ? " -" Non, dit-il, de peur gu'en ramassant l'ivraie
vous ne déraciniez le bl¢ avec elle. Laissez I'un et l'autre croitre ensemble jusqu'a la moisson, et
au temps de la moisson je dirai aux moissonneurs. Ramassez d'abord l'ivraie et liez-la en bottes
pour labriler; quant au blé, recueillez-le dans mon grenier. "

Il leur proposa une autre parabole: " Le Royaume des cieux est comparable a un grain de
moutarde qu'un homme prend et séme dans son champ. C'est bien la plus petite de toutes les
semences, mais, quand elle a poussé, elle est la plus grande des plantes potagéres: elle devient un
arbre, si bien que les oiseaux du ciel viennent faire leurs nids dans ses branches. "

[l leur dit une autre parabole: " Le Royaume des cieux est comparable a du levain qu'une femme
prend et enfouit dans trois mesures de farine, si bien que toute lamasse léve. "

Tout cela, Xsus le dit aux foules en paraboles, et il ne leur disait rien sans paraboles, afin que
saccomplisse ce qui avait été dit par le prophéte: J'ouvrirai la bouche pour dire des paraboles, je
proclamerai des choses cachées depuis lafondation du monde.

Alors, laissant les foules, il vint a la maison, et ses disciples s'approchérent de lui et lui dirent: "
Explique-nous la parabole de I'ivraie dans le champ. " Il leur répondit: " Celui qui séme le bon
grain, c'est le Fils de I'nomme; le champ, c'est le monde; le bon grain, ce sont les sujets du
Royaume; l'ivraie, ce sont les sujets du Malin; I'ennemi qui |'a semée, c'est le diable; la moisson,
c'est lafin du monde; les moissonneurs, ce sont les anges. De méme que 1'on ramasse I'ivraie pour
la briler au feu, ainsi en sera-t-il a la fin du monde: le Fils de 'homme enverra ses anges; ils
ramasseront, pour les mettre hors de son Royaume, toutes les causes de chute et tous ceux qui
commettent l'iniquité, et ils les jetteront dans la fournaise de feu; la seront les pleurs et les
grincements de dents. Alors les justes resplendiront comme le soleil dans e Royaume de leur
Pere. Entende qui a des oreilles!




+

Abbatiale d’(Elenberg, dimanche 20 juillet 2008

« Laissez-les croitre ensemble jusqu’a la moisson »
Chersfréres et sceurs dans le Christ,

Aujourd’hui, dans [I’évangile de saint Matthieu, le Christ développe son
enseignement au travers de paraboles. Pour exprimer le mystére du Royaume de Dieu, 11
utilise successivement plusieurs images, trés simples, accessibles a I’imagination de tous,
et qui manifestent chacune |’un ou ’autre aspect du Royaume. Aucune image ne permet,
a elle seule, de visualiser tout le mystére : la comparaison a toujours des limites; mais
elle en permet au moins une approche, en suscitant notre réflexion.

Dimanche dernier, nous entendions la parabole du semeur : de méme que la récolte
des ¢épis dépend de la qualit¢ de la terre, nous étions invités a réfléchir sur nos
dispositions intérieures, lorsque nous recevons la Parole de Dieu — invités a oter les
pierres et les ronces qui encombrent notre ceceur pour devenir une bonne terre.
Aujourd’hui, nous entendons la suite du texte : la parabole du bon grain et de I’ivraie,
tout en restant dans le méme registre agricole, nous invite a réfléchir sur un autre aspect
du Royaume.

Nous entendons souvent cette question : si Dieu est bon, comment peut-1l permettre
tant de malice dans le ceeur de [’homme ? Nous |’entendons autour de nous, mais aussi et
surtout au fond de notre ceeur, lorsque notre foi est mise a 1’épreuve en découvrant le
récit d’un crime particuliecrement sordide, ou en étant témoins d’injustices flagrantes
auxquelles Dieu semble indifférent. Dieu, pour silencieux qu’ll soit, n’est pas indifférent
— et nous sommes invités a méditer Son point de vue exprimé au travers de cette
parabole : « Laissez le bon grain et livraie croitre ensemble jusqu’a la moisson. » Tel est le
choix de Dieu: la patience, dans le respect jusgu’a ses derniéres conséquences de la
libert¢ qu’ll a donnée aux hommes. Le jour de la moisson arrivera inévitablement ; a la
fin des temps, Dieu rendra la justice. Patience n’est pas indifférence, bien au contraire :
C’est pour ne pas abimer le blé qu’il faut laisser provisoirement pousser 1’ivraie, et la 1
lecture, extraite du livre de la Sagesse, a ¢galement noté cela : « Tu prends soin de toute
chose. » Et il est précisé dans quel but Dieu prend patience : « A ceux qui ont péché, tu
accordes la conversion ».

C’est 1a un aspect important, et qui N’est pas clairement exprimé dans la parabole
elle-méme — toute image a ses limites, et en se tenant a I’explication donnée par le Christ,
on pourrait craindre le pire: entre le Fils de I’homme qui séme le bon grain, et le diable
qui seme I’ivraie, on approche dangereusement de I’idée de prédestination. Bien au
contraire, nous sentons que le drame du mélange du bien et du mal ne nous est pas
extérieur, comme si nous €tions programmes, les uns pour €tre bon, les autres pour étre
mauvais, mais gue ce drame se joue en chacun de nous. Dieu nous atous créés pour que
nous portions du bon fruit ; et en chacun de nous, le diable séme 1’ivraie. Chacun de nous
est capable, avec lagrace, de faire le bien ; chacun de nous est capable, sous I’influence
du diable, de faire le mal. Face a cette alternative, ou notre volonté se trouve souvent
partagée et fluctuante, Dieu prend patience, jamais lassé de pardonner, toujours prét a
soutenir ceux qui veulent se convertir et prendre le chemin de la sainteté.



Cette patiente pédagogie est |’expression de son amour, et il suffit de remarquer a
quel point la patience nous est difficile, a nous humains, pour percevoir qu’elle est
¢galement liée a Sa puissance. Le livre de la Sagesse nous le dit bien : « Ta domination sur
toute chose te rend patient envers tout chose. » A nous qui avons spontanément tendance a
vouloir faire sentir notre puissance dés que nous avons quelque autorité, cette expression
de I’amour de Dieu parait plutdt paradoxale. Et pourtant, ainsi que le dit notre pape
Benoit : « Ce n'est pas le pouvoir qui rachéte, mais 'amour ! C’est la le signe de Dieu : Il est Lui-
méme amour. Combien de fois désirerions-nous que Dieu se montre plus fort! Qu'il frappe
durement, qu'll terrasse le mal et qu’ll crée un monde meilleur ! Toutes les idéologies du pouvoir
se justifient ainsi, justifient la destruction de ce qui s'oppose au progrés et a la libération de
'humanité. Nous souffrons pour la patience de Dieu. Et nous avons néanmoins tous besoin de sa
patience. Le Dieu qui est devenu agneau nous dit que le monde est sauvé par le Crucifié et non
par ceux qui ont crucifié. Le monde est racheté par la patience de Dieu et détruit par I'impatience
des hommes. »

Le monde est sauve par le Crucifié . en effet, le Christ n’a pas simplement transmis
un enseignement a la maniére d’un sage, aussi pédagogue puisse-t-il se révéler au travers
de cesrécits de paraboles ; C’est par Sa vie entiére qu’ll a révélé le mystére du Royaume
de Dieu. Depuis la Chute de I’homme au commencement de 1’histoire, Dieu n’a cessé de
se pencher vers lui pour faire Alliance, pour renouer leur lien. Toute |’Histoire Sainte
d’Israé€l est le récit de ces continuelles chutes et ces perpétuels renouements, ou Dieu
manifeste, avec patience, Son amour envers les hommes. Et C’est précisément au terme
de cette longue pédagogie, au travers de la vie du Messie d’Israél, qu’ll prouve que cet
amour est sans limite, par la douceur et la patience du Christ dans Sa Passion, face a la
plus grande injustice qui soit. Le Dieu d’Israél Lui-méme est jugé, condamné par son
Peuple, et mis a mort par les paiens d’'une maniére infame. A elle seule, cette supréme
Injustice Méritait a tous une condamnation immédiate ; maiS C’est pour eux tous, par
amour pour eux tous, que le Christ a consenti a subir cette injustice, et I’a transformée,
par son sacrifice, en une source infinie de bénédiction.

C’est encore avec patience — et méme avec acharnement — qu’ll rend présente cette
source chaque jour, chaque dimanche, dans |e sacrifice de I’Eucharistie. Profiterons-nous,
aujourd’hui enfin, de ce don immense ? Ou compterons-nous encore une fois sur Sa
patience, en nous excusant de notre peu de foi ? Lorsque, dans un instant, nos I¢vres
chanteront Credo sanctam Ecclesiam — je crois que I’Eglise est Sainte, MUrmurerons-
nous intérieurement contre nos voisins, nos fréres, ces « mauvais chrétiens » qui vivent
dans le péché ? — ou bien prendrons-nous enfin au Sérieux cette invitation personnelle a
devenir saint, a rendre en nous I’Eglise plus conforme a sa vocation, en communiant
profondément, de toutes les puissances de notre ame, au Sacrifice du Christ ?

La source de la sainteté est a notre portée : le Christ Se donne totalement en cette
Eucharistie. Et puisgque I’amour que Dieu nous porte s’est manifesté par une telle
patience, C’est qu’il ne nous est pas impossible de vivre, a notre modeste échelle
humaine, une patience analogue. En choisissant de ne pas porter de jugement sur notre
prochain, a la suite du Christ, nous deviendrons capables de 1’aimer comme Dieu nous
aime, d’étre témoins de Sa patience qui n’est pas indifférence, mais amour et inlassable
espérance. AMEN.

fr. M.-Théophane



