JEUDI DE LA 1"%* SEMAINE DU TEMPS ORDINAIRE — ANNEE C

+
Chapelle de Baumgarten, jeudi 17 janvier 2013

Mes bien chéres sceurs dans le Christ,
(cf- homélie du 15.02.2009)

La liturgie de ce temps dit ‘ordinaire’ continue de nous faire parcourir 1’évangile de
saint Marc. Aujourd’hui, nous assistons a la premiére rencontre de Jésus avec un lépreux.
Les premiers signes de puissance qu’ll avait jusque la réalisé avaient eu lieu dans les
maisons ou a la synagogue, ou les malades et les possédés lui étaient présentés.
Aujourd’hui, ce 1épreux, qui vit a distance des lieux d’habitation, selon les prescriptions de
la Torah, se présente de lui-méme a Jésus.

Avant de regarder de pres le miracle qui va se produire, considérons d’abord la
rudesse qui caractérise ce passage. Le dialogue est trés court ; puis, selon la traduction que
nous avons entendue, Jésus « le renvoie avec un avertissement sévére » — les termes sont plus
forts que cela, une meilleure traduction serait : « Jésus, 'ayant rudoyé, le chasse » : ce verbe
chasser étant celui méme utilisé lorsque Jésus chasse les démons. Et il lui interdit encore
de parler. Cette dureté de termes s’explique par la connotation du péché symboliquement
lié a la lepre, la calomnie — le péché qui tue par la parole.

En effet, en hébreu, le mot /épreux (metsora) et le mot calomniateur (motsira)
s’écrivent de la méme manicre, et ne se distinguent que par la vocalisation. A la fin de la
Torah, au livre du Deutéronome', Moise prévient les fils d’Israél : « En cas de I&pre, prends
garde d'observer soigneusement et de suivre intégralement tout ce que vous enseigneront les
prétres lévites. [...] Rappelle-toi ce que le Seigneur ton Dieu a fait a Myriam, quand vous étiez en
chemin au sortir dEgypte. » Or voici ce qui était arrivé a Myriam : elle avait parlé en mal de
son frére Moise” a leur autre frére Aaron, et elle avait été chatie par la 1epre pendant sept
jours. La maladie de la Iepre, le mal de la calomnie : deux maux (mots) indissociables dans
la Torah.

Cette dureté de Jésus a I’égard du 1épreux est donc une sorte de mise en garde contre
une rechute dans le péché en parole : et de fait, aprés sa guérison, nous voyons qu’il ne sait
pas retenir sa langue. S’il désobéit a la consigne de Jésus, le mal est cependant bien
moindre que celui de la calomnie : il est devenu capable de parler en vérité, de proclamer
la nouvelle de ce que Dieu a fait pour lui. La révolution qui vient de s’opérer au travers de
ce miracle est d’une telle dimension qu’elle ne pourra, de toute fagon, pas longtemps rester
cachée.

En effet, en s’approchant de Jésus, le 1épreux lui a lancé un véritable défi. La
formulation de sa demande exprime une certaine foi, et parait plutét humble : « Si tu veux,
tu peux me guérir ! » — pourtant, de fait, Jésus est mis a demeure d’agir, car selon la Loi, ce
contact avec le 1épreux Le rend, lui Jésus, impur. Selon 1’Alliance Ancienne, I’impureté se
transmet par contact — d’ou les prescriptions de la Torah qui obligent la mise a 1’écart des

'Dt24.8
ZNb 12



Iépreux. En approchant, le lépreux a enfreint la Loi, et Jésus Se doit de réagir en la
transformant.

En Jésus s’inaugure la Nouvelle Alliance : « |1a ou le péché s'était multiplie, la grace a
surabondé’ ». Maintenant, le flux change de sens. A partir de Jésus, c’est désormais la
pureté qui se transmet, c’est la force, la santé qui se communiquent ; le Créateur, par Sa
Présence et Son Action, restaure la création blessée par le péché, et integre de proche en
proche les hommes dans la Nouvelle Création.

« Si tu veux, tu peux me purifier!», dit le 1épreux. En méditant sur ce défi, sur cet
homme impur qui ose approcher du Christ au risque de le contaminer, j’ai soudain pensé
au défi réciproque, au défi qui se produit dans I’Eucharistie. Le Christ Se rend présent,
source de toute pureté, prét a nous contaminer : et je ’entends me dire : « Si tu veux, je peux
te purifier | ». S7 tu veux : mais est-ce que je le veux vraiment ?

Oui, Dieu semble parfois rude a notre égard, comme il I’a été envers ce Iépreux ; sa
Parole, tranchante comme un glaive, nous touche parfois avec violence... Mais le risque
est réel, de notre coté, de refuser son amour, d’endurcir notre coeur, de vouloir rester au
chaud en dessous de notre carapace. Le psaume 94 que nous avons chanté, et que la
premiére lecture a commenté nous met au pied du mur : nous le chantons presque chaque
matin a Oelenberg, et a chaque fois il me fait frémir : 40 ans... 40 années dans notre
dureté... Dieu est patient. L.’ aujourd hui qu’ll nous donne est a rallonges...

Mais le Seigneur n’est pas non plus foujours rude : la plus haute manifestation de Sa
puissance, c’est Sa capacité a étre persévérant dans la douceur. En ce matin, c’est avec une
grande douceur et dans une humilité inimitable qu’ll se donne a nous dans I’Eucharistie,
dans le Sacrement de I’Amour. En cette célébration, ouvrons donc nos cceurs pour que se
réalise profondément en nous ce que cette liturgie signifie. Laissons-nous approcher par le
Christ, comme Lui-méme S’est laissé approcher par le 1épreux — ne craignons pas ce défi ;
laissons-nous toucher par Jésus, comme Il a touché le Iépreux. Et si ce toucher infiniment
purifiant du Christ ne nous fait pas verser les larmes de joie qu’il devrait, qu’il nous fasse
au moins verser des larmes de repentir, en nous donnant de sentir avec douleur a quel
point notre volonté est rebelle. Dieu est patient ; Il reviendra certainement demain. Mais
rendons-Lui grace de vouloir nous donner dés aujourd’hui un avant-go(it de Sa joie, celle
qu’ll a promise a Ses disciples, cette joie que le monde ne connait pas et que nul ne pourra
nous ravir. AMEN.

fr. M.-Théophane +

3 Rm 5,20



