SOLENNITE DE NOS SAINTS FONDATEURS
SAINTS ROBERT, ALBERIC ET ETIENNE — 26 JANVIER

LECTURES

Sir 44,1.10-15

Faisons 1'éloge de ces personnages glorieux qui sont nos ancétres. Il y a des gens dont le
souvenir s'est perdu ;ils sont morts, et c'est comme s'ils n’avaient jamais existé, c'est
comme s'ils n'étaient jamais nés, et de méme leurs enfants apres eux. Il n'en est pas ainsi
des hommes de miséricorde, leurs ceuvres de justice n'ont pas été oubliées. Leur bonheur
durera autant que leur postérité, leurs descendants forment un bel héritage. Leur postérité a
persévéré dans les lois de 1'Alliance, leurs enfants y sont restés fidéles grace a eux. Leur
descendance subsistera toujours, jamais leur gloire ne sera effacée. Leurs corps ont été
ensevelis dans la paix, et leur nom reste vivant pour toutes les générations. Les peuples
raconteront leur sagesse, I'assemblée proclamera leurs louanges.

He 11,1-2.8-16

La foi est le moyen de posséder déja ce qu'on espere, et de connaitre des réalités qu'on ne
voit pas. Et quand I'Ecriture rend témoignage aux anciens, c'est a cause de leur foi. Grace a
la foi, Abraham obéit a I'appel de Dieu : il partit vers un pays qui devait lui étre donné
comme héritage. Et il partit sans savoir ou il allait. Grace a la foi, il vint séjourner comme
étranger dans la Terre promise ; c'est dans un campement qu'il vivait, ainsi qu'lsaac et
Jacob, héritiers de la méme promesse que lui, car il attendait la cité qui aurait de vraies
fondations, celle dont Dieu lui-méme est le batisseur et 'architecte. Grace a la foi, Sara,
elle aussi, malgré son age, fut rendue capable d'avoir une descendance parce qu'elle avait
pensé que Dieu serait fidéle a sa promesse. C'est pourquoi, d'un seul homme, déja marqué
par la mort, ont pu naitre des hommes aussi nombreux que les étoiles dans le ciel et les
grains de sable au bord de la mer, que personne ne peut compter. C'est dans la foi qu'ils
sont tous morts sans avoir connu la réalisation des promesses ; mais ils I'avaient vue et
saluée de loin, affirmant que, sur la terre, ils étaient des étrangers et des voyageurs. Or,
parler ainsi, c'est montrer clairement qu'on est a la recherche d'une patrie. S'ils avaient
pensé a celle qu'ils avaient quittée, ils auraient eu la possibilité d'y revenir. En fait, ils
aspiraient a une patrie meilleure, celle des cieux. Et Dieu n'a pas refusé d'étre invoqué
comme leur Dieu, puisqu'il leur a préparé une cité céleste.

Mc 10,24-30

Jésus reprend : « Mes enfants, comme il est difficile d'entrer dans le royaume de Dieu. Il
est plus facile a un chameau de passer par le trou d'une aiguille qu'a un riche d'entrer dans
le royaume de Dieu. » De plus en plus déconcertés, les disciples se demandaient entre eux
: « Mais alors, qui peut étre sauvé ? » Jésus les regarde et répond : « Pour les hommes, cela
est impossible, mais pas pour Dieu ; car tout est possible a Dieu. » Pierre se mit a dire a
Jésus : « Voila que nous avons tout quitté pour te suivre. » Jésus déclara : « Amen, je vous
le dis : personne n'aura quitté, a cause de moi et de I'Evangile, une maison, des fréres, des
sceurs, une mere, un pere, des enfants ou une terre, sans qu'il regoive, en ce temps déja, le
centuple : maisons, fréres, sceurs, meres, enfants et terres, avec des persécutions, et, dans
le monde a venir, la vie éternelle.




+

Chapelle d’Hiver d’Oelenberg, samedi 26 janvier 2013

Chers freres et sceurs dans le Christ,

« Il est plus facile a un chameau de passer par le trou d’une aiguille qu'a un riche d’entrer dans
le royaume de Dieu. » Cette parole du Seigneur est certainement de celles qui ont pesé dans
le projet de réforme de nos Peres Cisterciens. Une parole tranchante, une image qui, dans
son caractere excessif, ne laisse pas de place au doute. Pour ces moines bien installés dans
leur pauvreté, une pauvreté relative et surtout bien organisée, elle a su retentir comme un
avertissement, qui a ré-embrasé¢ dans les coeurs un désir de radicalité. Ce profond
renouveau a été la marque de la fondation de Citeaux ; nos Péres ont voulu se faire encore
plus pauvres, encore plus ascétiques — encore plus humbles, pour devenir finalement
encore plus joyeux de Dieu seul. Ils ont osé€ quitter leur maison, leurs terres, leurs fréres,
pour répondre a un nouvel appel dans leur appel, et ont expérimenté, par leur persévérance
dans les difficultés, la fécondité au centuple dans leur Nouveau Monasteére.

Pour les auditeurs de Jésus, le coté excessif de cette image du chameau et de ’aiguille
les a considérablement déconcertés, nous dit saint Marc. Cela peut étre notre cas
¢galement ; car cette image en elle-méme n’est pas directement enthousiasmante. Et le fait
de contempler, dans nos Péres, des modéles qui ont pris cette parole au sérieux, au point
d’en faire un moteur de leur vie spirituelle, peut méme étre plus décourageant
qu’encourageant. Car enfin, nous nous sentons souvent bien loin de la ferveur de ces
hommes d’autrefois. Lorsque la lettre aux Hébreux évoque Abraham, Isaac et Jacob, nous
pouvons a juste titre y discerner un clin d’ceil liturgique a nos trois Péres Robert, Albéric
et Etienne. Mais en élevant ainsi nos fondateurs au rang de Patriarches, en les faisant
entrer pour ainsi dire dans la sphére du mythe, nous les éloignons encore plus
dangereusement de nous.

Dans la lecture de Ben Sirac, nous avons entendu un éloge général des « personnages
glorieux qui sont nos ancétres. » A la suite de cet extrait, le sage développe toute une série
d’éloges particuliers, en mentionnant de nombreux patriarches et hauts personnages de
I’histoire sainte. Une série bien longue, que la liturgie nous a heureusement épargnée, et
qui trouve, cing chapitres plus loin, une conclusion étonnante — ou du moins une réflexion
qui m’a semblée plutdt inattendue : « au-dessus de toute créature vivante est Adam. »' Si
Adam reste, aux yeux du sage, le plus glorieux de nos ancétres, c¢’est peut-étre pour nous
rappeler d’abord que la gloire et la beauté de toute ceuvre humaine prend sa racine dans la
grace de la création, au-dela de toute question sur le mérite individuel. C’est-a-dire dans la
puissance de Dieu : « Tout est possible a Dieu », et tout dépend de Son Projet ; sa grace nous
précede et nous porte, et rend tout possible comme un don de Dieu. Cette mention d’Adam
nous rappelle certainement aussi que la fragilité de I’homme n’est pas occultée ; si Adam
est resté le plus glorieux des hommes, c’est qu’apres sa faute il sera entré sur une voie de
conversion et de pénitence bien extraordinaires, a la mesure de la gravité de son péché. Le
chemin de la foi est effectivement ouvert, et reste toujours ouvert, quelles que soient les
blessures que le péché ait laissées en nous.

''Sir 49,16



Car finalement, nos Péres dans la vie monastique n’étaient pas faits d’une péte
humaine si différente de la ndtre. En tout cas, ils n’avaient pas d’autres instruments pour
avancer sur leur route que ceux qui nous sont donnés. « Abraham obéit a I'appel de Dieu : et |l
partit sans savoir ou il allait » — ¢’est en pelerin de la foi qu’ils ont cheminé, comme nous. Ils
ont écouté la méme Parole de Dieu, ils I’ont fait leur en chantant et priant les mémes
psaumes ; ils ont vécu une vie communautaire analogue a la noétre, ils se sont frottés les
uns aux autres dans notre « école de charité », et ont méme découvert bien avant nous a
quel point le commandement de 1’amour des ennemis peut y étre utile. Ils ont surtout
constaté les miracles que I’amour patient et persévérant peut réaliser, en unifiant les coeurs
dans la communautg.

Par-dessus tout, ils ont quotidiennement orienté leur ferveur et puisé leurs forces dans
les mémes sacrements de la foi. Par-dela les délimitations du temps et de I’espace, c’est la
méme Eucharistie de Jésus qui les rassemblait et qui nous rassemble en ce matin. C’est par
ce mystere de communion a la vie divine que tout devient possible non seulement pour
Dieu, mais pour nous qui avons foi en Lui. Et si la joie est une marque spécifique des
cisterciens, c’est bien la que nous retrouvons, avec eux, la source de ce charisme.
Encouragés dans le dépouillement et I’humilité par nos saints Fondateurs, osons donc
ouvrir nos cceurs pour accueillir largement le don de Dieu. Entrons de toute notre foi dans
le mystere de I’Eucharistie, chacun et ensemble, en communauté, conscients du mystere de
grace de notre communion fraternelle, et puisons a la source de la joie de Dieu, cette joie
que le monde ne connait pas et que nul ne pourra nous ravir. AMEN.

fr. M.-Théophane +



