
+ 

 

Crypte & abbatiale d’Oelenberg, dimanche 3 février 2013 

 

Chers frères et sœurs dans le Christ, 

 

« J’aurais beau avoir toute la foi jusqu’à transporter des montagnes, s’il me manque 
l’amour, je ne suis rien. » En cette Année de la Foi, la seconde lecture de ce dimanche, 
de la première lettre de saint Paul aux Corinthiens, nous rend attentif à un caractère 

provisoire et partiel de la foi. Non que les vérités qui nous sont transmises par la foi 

ne seraient que partiellement vraies – bien au contraire, elles sont un roc inébranlable 

sur lequel nous pouvons construire notre vie. Mais elles ne peuvent exprimer que 

partiellement le mystère de Dieu, et elles n’ont surtout de la valeur que si elles nous 

permettent de progresser sur l’échelle de l’amour.  

C’est ce mystère de l’amour qui a donné à la foi son expression ultime dans le 

christianisme, comme une mutation de la foi des croyants de l’Ancienne Alliance. 

Dans l’évangile de ce matin, Jésus mentionne deux épisodes de l’Histoire Sainte vis-

à-vis desquels ses auditeurs semblent peu à l’aise. Les prophètes Elie et Elisée 

avaient eu l’occasion de manifester la bonté du Seigneur non seulement à l’égard de 

Son Peuple élu, mais également à l’égard de personnes étrangères, en dehors du cadre 

strict de l’Alliance. Si le commandement de l’amour du prochain n’est pas absent de 

l’Ancienne Alliance, Jésus va faire évoluer la notion même de prochain, pour nous 

faire comprendre que l’amour de Dieu s’étend à tous indistinctement, que chacun de 

nous est le bien-aimé de Dieu, appelé à participer à sa vie divine. Des hommes qui 

nous semblent extérieurement éloignés de la foi peuvent être intimement très proches 

du mystère de Dieu. Un élargissement de l’Alliance que ses compatriotes ne sont pas 

prêts à accepter – ce matin, nous constatons qu’ils n’acceptent même pas l’idée que 

ce Jésus, qu’ils pensent connaître, puisse avoir une autorité autre que celle qu’ils Lui 

ont jusqu’alors reconnue. Ils L’avaient prudemment enfermé dans l’idée qu’ils 

s’étaient faite de Lui, eu égard aux discrètes années de Sa jeunesse à Nazareth. Ainsi 

agissons-nous souvent, de manière inconsciente, à l’égard de ceux qui nous 

entourent, ceux qui nous sont tellement familier que nous estimons parfaitement les 

connaître ; heureux sommes-nous si nous savons nous laisser surprendre par la grâce, 

si nous savons discerner quelque interpellation du Seigneur au travers de leurs 

paroles. Heureux sommes-nous surtout si nous permettons au Seigneur Lui-même de 

nous interpeller, par Sa Parole, par notre participation à la liturgie de l’Eglise, si nous 

Lui permettons de nous conduire au-delà de ce que notre foi actuelle pense avoir saisi 

de Lui. 

Toujours est-il que cette courte prédication de Jésus, à la synagogue de son 

village, se termine dans la violence ; ce n’est pas encore l’Heure solennelle de la 

Passion, nous ne sommes qu’au début du récit de Son ministère. Mais cet épisode en 

est déjà comme un avant-goût. Lorsque Jésus, traduisant les pensées de ses auditeurs, 

cite le dicton « Médecin, guéris-toi toi-même ! », notre mémoire établit vite un lien entre 
ce ‘toi-même’ et la salve de défis jetés à la face de Jésus dans la Passion selon saint 
Luc. « Les chefs [du peuple] ricanaient en disant : ‘Il en a sauvé d'autres : qu'il se sauve lui-



même, s'il est le Messie de Dieu !’ Les soldats aussi se moquaient […] et lui disaient : ‘Si tu es 
le roi des Juifs, sauve-toi toi-même !’ L'un des malfaiteurs suspendus à la croix l'injuriait : 
‘N'es-tu pas le Messie ? Sauve-toi toi-même, et nous avec !’ »1 

L’idée de Messie, telle qu’elle s’était cristallisée dans la foi judaïque d’alors, 

avec une dimension très politique, était marquée par une compréhension bien 

insuffisante du mystère de l’amour. Seuls l’amour et la miséricorde du Seigneur 

peuvent sauver l’homme de ce qui l’opprime réellement, du péché et de la mort qui 

alourdissent son existence. Seul l’amour peut créer quelque chose de nouveau pour 

défier le mal. Or l’amour ne se sauve pas lui-même, il ne pense pas à lui-même – 

mais il donne tout pour celui qui est aimé. C’est dans la Passion de Jésus que 

s’incarne cet amour décrit par saint Paul, « cet amour qui prend patience, qui rend 
service, qui ne jalouse pas, qui ne se vante pas, ne se gonfle pas d’orgueil ; qui ne cherche 
pas son intérêt, qui n’entretient pas de rancune ; qui supporte tout, qui fait confiance en tout, 
qui espère tout, qui endure tout. » Cet amour qui nous sort par le haut du cercle de la 
violence, car il restaure le respect de la liberté du vis-à-vis. 

Non, Jésus n’est pas descendu de la Croix ; Il ne s’est pas sauvé Lui-même, Il ne 

voulait pas Se sauver sans nous. Et Il n’a pas voulu aller moins loin dans la 

souffrance que jusqu’aux extrêmes conséquences de nos péchés, pour nous rejoindre 

vraiment. Et pour attester vraiment, par la puissance de Sa Résurrection, que Sa 

Bonté aura le dernier mot, et que « l’amour ne passera jamais ». 
Dans cette victoire de l’amour, Il veut aujourd’hui nous entraîner – car ce n’est 

pas sans nous qu’Il désire nous sauver. Nous avons notre rôle à jouer, à accueillir Son 

amour de manière conscience et responsable, dans le Sacrifice de l’Eucharistie. Son 

Offrande nous rejoint ce matin, sous les signes toujours aussi simples et presque 

anodins du pain et du vin, des dehors si humbles qu’ils courent le risque de ne pas 

déranger notre foi de routine ; Son Offrande arrive maintenant, avec toute sa 

puissance de transformation, sa capacité de nous bouleverser au point que notre foi 

s’incarne enfin dans notre manière de vivre, si nous le voulons bien. 

Dans cette célébration de l’Eucharistie, ouvrons donc grands les yeux de notre 

foi, et unissons-nous intimement au Christ : dans la communion à Sa Passion, nous 

apprendrons de Lui l’amour véritable, l’amour qui « prend patience, qui rend service, 
[…] qui supporte tout, qui espère tout, qui endure tout » – cet amour qui nous rend dès 
aujourd’hui participants de Sa joie, cette joie que le monde ne connaît pas, et que nul 

ne pourra nous ravir. AMEN. 

 

fr. M.-Théophane + 

                                                 
1
 Lc 23,35.37.39 


