
ANNONCIATION 
 
 

+ 

 

Abbatiale d’Oelenberg, lundi 8 avril 2013 

 

Chers frères et sœurs dans le Christ, 
 

« Rien n’est impossible à Dieu. » Dans le calendrier liturgique de cette année, la 
solennité de l’Annonciation a été repoussée de deux semaines, par rapport à sa date 

traditionnelle. L’arrivée de cet événement, juste à la sortie de l’Octave de Pâques, 

n’apparaît cependant pas vide de sens. Les Pères de l’Eglise ont souvent mis en parallèle 

l’Annonciation et la Résurrection, en réponse à ceux qui se posaient des questions 

‘techniques’ sur l’Incarnation : comment le Christ est-il entré dans le sein de Marie ? 

Comment a-t-Il pu naître sans porter préjudice à la virginité perpétuelle de Marie ? 

Comment ? De la même manière qu’Il est entré au Cénacle, au milieu des Apôtres, toutes 

portes closes. Ainsi répondent les Pères – mettant en perspective l’évangile de ce matin 

avec ceux entendus ces derniers jours. « Comment cela peut-il se faire, puisque je suis vierge ? 
Rien n’est impossible à Dieu. » Après avoir célébré la mémoire solennelle du grand miracle 
de la Résurrection du Christ, après avoir fait retentir le récit de Ses manifestations aux 

disciples, la liturgie désigne à nouveau du doigt la Vierge Marie, si intimement liée à 

Jésus ; avec elle nous avons vécu la Passion, et nous sommes entrés dans son silence 

d’adoration face au mystère de la Résurrection. 

« Comment cela peut-il se faire ? » L’Homme-Dieu, par Sa propre puissance divine, est 

sorti du tombeau ; dans l’épisode de l’Annonciation, nous sommes invités à contempler 

aujourd’hui un miracle peut-être aussi grand que celui de la Résurrection. Nous voyons en 

effet une créature humaine, simplement humaine, Marie, prendre une part essentielle dans 

le grand projet de Dieu. Elle donne son consentement à Dieu – un consentement libre, 

mais nécessaire, indispensable même, pour que tout devienne possible. 

Chaque fois que nous prions le Regina coeli, je suis frappé par la force de 

l’affirmation de cette prière : « Quem meruisti portare, resurrexit » – « celui que tu as 

mérité de porter, Il est ressuscité ! » Marie a mérité de porter le Christ… Voici la créature 

qui a mérité de quelque manière que Dieu s’abaisse devant elle, pour lui demander son 

concours. Voici la créature dont l’humilité est telle que seul Dieu peut se montrer plus 

humble qu’elle. Tellement humble qu’elle est capable, qu’elle est la seule capable, de 

donner Dieu au monde. Nous admirons en cette heure de l’Annonciation la foi et 

l’humilité sans égales de Marie – tout en sachant bien, pour avoir franchi avec elle le 

mystère de la Passion, que cette foi et cette humilité de la servante du Seigneur n’étaient 

alors qu’à leur début. Dieu lui demandera encore bien plus ; son ‘oui’ sera appelé à 

s’approfondir tout au long de sa vie. Dans la seconde lecture, de la lettre aux Hébreux, 

nous avons entendu l’ardeur du désir du Christ, lors de Son entrée dans le monde ; Marie 

apprendra à y correspondre, pour suivre pleinement Jésus dans Son offrande jusqu’à la 

Croix. 

De telles considérations ne doivent cependant pas nous décourager, bien au contraire. 

Pour répondre à sa vocation unique, Marie a bien sûr reçu des grâces uniques ; mais nous 

devons croire que le Seigneur nous les donne aussi à nous, ces grâces dont nous avons 



besoin pour vivre la foi et l’humilité qu’Il attend de nous. Pour réaliser la fécondité qui 

peut être la nôtre dans notre consécration religieuse. Marie est devenue « Mère de tous les 
vivants », une vocation sublime et unique ; mais nous aussi devons donner la vie, par la 
ferveur de notre union à Jésus, dans cette mystérieuse fécondité apostolique de notre vie 

contemplative. 

Nous nous méfions parfois de ceux qui nous sollicitent pour des services, ceux qui 

demandent un doigt, et dont nous savons qu’ils prendront la main, avant d’avoir le bras… 

Vis-à-vis du Seigneur, Marie nous encourage aujourd’hui à une confiance totale. Oui, 

Dieu nous présente les choses progressivement, avec pédagogie, mais Il ne cache pas qu’Il 

désire nous avoir tout entier. Et si nous désirons humblement grandir dans notre 

consentement, Il prendra vraiment tout et réalisera l’impossible en notre vie. Et nous en 

serons joyeux, avec Marie la « servante du Seigneur », car dans la pleine disponibilité au 
service des projets de Dieu, nous trouverons la plénitude de la joie – cette joie que le 

monde ne connaît pas, et que nul ne pourra nous ravir. AMEN. 
 

fr. M.-Théophane + 


