EXHORTATION APOSTOLIQUE

GAUDETE IN DOMINO

DE SA SAINTETE LE PAPE PAUL VI
A L'EPISCOPAT, AU CLERGE ET AUX FIDELES DU MONDETHNR

SUR LA JOIE CHRETIENNE

Vénérables fréres et chers fils Salut et Bénéedicpostolique !
Réjouissez-vous dans le Seigneur,
car il est proche de tous ceux qui l'invoquent en verité ! (1)

Chers Fréres et Fils dans le Christ, a plusieymises déja au cours de cette Année Sainte,
Nous avons exhorté le Peuple de Dieu a corresp@awde un joyeux empressement a la grace
du Jubilé. Notre invitation appelle essentiellem&nts le savez, au renouvellement intérieur et
a la réconciliation dans le Christ. Il y va du sales hommes, il y va de leur bonheur plénier.
Au moment ou, dans tout l'univers, les croyantsps&tent a célébrer la venue de I'Esprit Saint,
Nous vous invitons a implorer de Lui ce don deola.j

Certes, pour Nous-méme, le ministere de la rédatioih s'exerce parmi nombre de
contradictions et de difficultés, (2) mais il esissité et accompagné en Nous par la joie de
I'Esprit Saint.

Aussi bien est-ce en toute vérité que Nous pouvependre a notre compte, a l'intention
de I'Eglise universelle, la confidence de I'Apd®aul & sa communauté de Corinthe : « Vous
étes dans nos coeurs a la vie et a la mort. J'adgreonfiance en vous... Je suis tout rempli de
consolation; je surabonde de joie dans toutes nbsldtions ».(3) Oui, c'est pour Nous
également une exigence d'amour que de vous irvppartager cette joie surabondante qui est un
don de I'Esprit-Saint. (4)

Nous avons donc ressenti comme une bienheureusssitécintérieure de vous adresser,
au cours de cette Année de grace, et trés oppaomemtéa l'occasion de la Pentecbte, une
Exhortation apostolique dont le theme serait, g&uoent, la joie chrétienne, la joie dans I'Esprit
Saint. C'est une sorte d'hymne a la joie divine ldaes voudrions entonner afin qu'il éveille un
écho dans le monde entier, et d'abord dans I'Eglise la joie soit répandue dans les coeurs
avec l'amour dont elle est le fruit, par I'Espri® qui nous a été donné.(5) Aussi souhaitons-
Nous que votre voix se joigne a la nétre, pourolasolation spirituelle de I'Eglise de Dieu, et de
tous ceux d'entre les hommes qui voudront bienesalre cordialement attentifs a cette
célébration.

| - LE BESOIN DE JOIE AU CEUR DE TOUS LES HOMMES

Ce ne serait pas exalter comme il convient lagbigtienne que de demeurer insensible au
témoignage extérieur et intérieur que le Dieu endlase rend a lui-méme au sein de sa création :
« Et Dieu vit que cela était bon ».(6) Suscitamitfime au-dedans d'un univers qui est ceuvre de
puissance, de sagesse, d'amour, Dieu, avant mérse d&nifester personnellement selon le
mode de la révélation, dispose l'intelligence etdmur de sa créature pour la rencontre de la joie,
en méme temps que de la vérité. Il faut donc étientf a I'appel qui monte du cceur de
I'nomme, depuis I'age de I'enfance émerveilléeyasqgelui de la sereine vieillesse comme un
pressentiment du mystere divin.

En s'éveillant au monde, 'hnomme n'éprouve-t-il pasc le désir naturel de le comprendre
et d'en prendre possession celui d'y trouver soaraglissement et son bonheur ? Il y a, comme



chacun sait, plusieurs degrés dans ce « bonheéwmn.expression la plus noble est la joie ou
« bonheur » au sens strict, lorsque I'homme, aaanivde ses facultés supérieures, trouve sa
satisfaction dans la possession d'un bien connaineé.(7) Ainsi I'homme éprouve la joie
lorsqu'il se trouve en harmonie avec la natureswgtout dans la rencontre, le partage, la
communion avec autrui. A plus forte raison conild&-joie ou le bonheur spirituel lorsque son
esprit entre en possession de Dieu, connu et aoméame le bien supréme et immuable.(8)
Poetes, artistes, penseurs, mais aussi hommesetete simplement disponibles a une certaine
lumiére intérieure, ont pu et peuvent encore, daits les temps d'avant le Christ, soit en notre
temps et parmi nous, expérimenter quelque chosejde de Dieu.

Mais comment ne pas voir aussi que la joie esbtosjimparfaite, fragile, menacée ? Par
un étrange paradoxe, la conscience méme de ceogsiittierait, au-dela de tous les plaisirs
transitoires, le véritable bonheur, inclut aussicé@titude qu'il n'y a pas de bonheur parfait.
L'expérience de la finitude, que chaque génératéfait pour son propre compte, oblige a
constater et a sonder |'écart immense qui sulisiggeurs entre la réalité et le désir d'infini.

Ce paradoxe et cette difficulté d'atteindre la jbieus semblent particulierement aigus
aujourd'hui. C'est la raison de notre messageotet® technique a pu multiplier les occasions
de plaisirs, mais elle a bien du mal a sécréteoia Car la joie vient d'ailleurs. Elle est
spirituelle. L'argent, le confort, I'hygiene, lacaété matérielle ne manquent souvent pas; et
pourtant I'ennui, la morosité, la tristesse demaumalheureusement le lot de beaucoup. Cela va
parfois jusqu'a l'angoisse et au désespoir, gasoliciance apparente, la frénésie du bonheur
présent et les paradis artificiels ne parviennast g évacuer. Peut-étre se sent-on impuissant a
dominer le progrés industriel, a planifier la st€i@e facon humaine ? Peut-étre I'avenir
apparait-il trop incertain, la vie humaine trop mege ? Ou ne s'agit-il pas surtout de solitude,
d'une soif d'amour et de présence non satisfdite,wide mal défini ? Par contre, dans beaucoup
de régions et parfois au milieu de nous, la sommealiffrances physiques et morales se fait
lourde : tant d'affamés, tant de victimes de comB#ériles, tant de déracinés ! Ces miseres ne
sont peut-étre pas plus profondes que celles deépanais elles prennent une dimension
planétaire ; elles sont mieux connues, illustréaslps mass meédia, au moins autant que les
expériences de bonheur ; elles accablent les o3 sans qu'apparaisse bien souvent une
solution humaine a leur mesure.

Cette situation ne saurait cependant Nous intextirearler de la joie, d'espérer la joie.
C'est au cceur de leurs détresses que nos contengpanmat besoin de connaitre la joie,
d'entendre son chant. Nous compatissons profondénkanpeine de ceux sur qui la misére et
les souffrances de toutes sortes jettent un veilistesse. Nous pensons tout particulierement a
Ceux qui se trouvent sans ressources, sans sesanssamitié, qui voient leurs espoirs humains
anéantis. lls sont plus que jamais présents a moiéee, a notre affection. Nous ne voulons
certes accabler personne. Nous cherchons au cenled remedes capables d'apporter la
lumiére. A nos yeuy, ils sont de trois ordres.

Les hommes doivent évidemment unir leurs efforis poocurer au moins le minimum de
soulagement, de bien-étre, de sécurité, de justémessaires au bonheur, aux nombreuses
populations qui en sont dépourvues. Une telle acsimlidaire est déja I'ceuvre de Dieu ; elle
correspond au commandement du Christ. Déja elleupeola paix, elle redonne espoir, elle
fortifie la communion, elle ouvre a la joie, powlw qui donne comme pour celui qui recoit, car
il y a plus de bonheur a donner qu'a recevoir.(@ Qe fois Nous vous convions, Freres et Fils
tres chers, a préparer avec ardeur une terre phitable et plus fraternelle, a réaliser sans tarde
la justice et la charité pour un développementgiraéde tous! La Constitution conciliaire
Gaudium et Spest de nhombreux documents pontificaux ont bierstdssur ce point. Méme si
ce n'est pas directement le theme que Nous aboidprigue I'on se garde bien d'oublier ce
devoir primordial d'amour du prochain, sans legusdrait malséant de parler de joie.

2



Il faudrait aussi un patient effort d'éducation p@pprendre ou réapprendre a godter
simplement les multiples joies humaines que le ©rgamet déja sur nos chemins: joie
exaltante de I'existence et de la vie ; joie dmdiar chaste et sanctifié ; joie pacifiante de la
nature et du silence ; joie parfois austere duaitasoigneé ; joie et satisfaction du devoir
accompli ; joie transparente de la pureté, du sendu partage ; joie exigeante du sacrifice. Le
chrétien pourra les purifier, les compléter, leblister : il ne saurait les dédaigner. La joie
chrétienne suppose un homme capable de joies hesui€'est bien souvent a partir de celles-ci
gue le Christ a annonceé le Royaume de Dieu.

Mais le theme de la présente Exhortation se sitwere au-dela. Car le probleme Nous
apparait surtout d'ordre spirituel. C'est I'homereson ame, qui se trouve démuni pour assumer
les souffrances et les miséres de notre tempss Ediecablent d'autant plus que le sens de la vie
lui échappe, qu'il n'est plus sOr de lui-méme,aleacation et de sa destinée transcendantes. Il a
désacralisé l'univers et maintenant I'hnumanitég; plarfois coupé le lien vital qui le rattachait a
Dieu. La valeur des étres, I'espérance ne sont suffssamment assurées. Dieu lui semble
abstrait, inutile : sans qu'il sache I'exprimersience de Dieu lui pese. Oui, le froid et les
ténebres sont d'abord dans le cceur de I'hnommeoguatt la tristesse. On peut parler ici de la
tristesse des non croyants, lorsque I'esprit huncaé® a I'image et a la ressemblance de Dieu, et
donc orienté instinctivement vers lui comme vers &en supréme, unique, reste sans le
connaitre clairement, sans l'aimer, et par cons#gsans éprouver la joie qu'apportent la
connaissance de Dieu, méme imparfaite, et la cdetit'avoir avec lui un lien que la mort méme
ne saurait rompre. Qui ne se souvient de la pa®keaint Augustin : « Tu nous as fait pour Toi,
Seigneur, et notre cceur est inquiet jusqu'a cergpose en Toi » ?(10) C'est donc en devenant
davantage présent a Dieu, en se détournant du ,pgebdd'homme peut vraiment entrer dans la
joie spirituelle. Sans doute, « la chair et le saren sont-ils incapables.(11) Mais la Révélation
peut ouvrir cette perspective et la grace opéreetmrirnement. Notre propos est précisément de
vous inviter aux sources de la joie chrétienne. @ent le pourrions-nous, sans nous mettre
nous-mémes en face du dessein de Dieu, a I'éceuteRbnne Nouvelle de son Amour ?

I — ANNONCE DE LA JOIE CHRETIENNE DANS L'ANCIEN TE STAMENT

Par essence, la joie chrétienne est participatipimitielle a la joie insondable,
conjointement divine et humaine, qui est au coeulésdeis-Christ glorifie. Aussitot que Dieu le
Pere commence a manifester dans l'histoire le mebgenveillant qu'il avait formé en Jésus-
Christ, pour le réaliser quand les temps seraiemttoraplis,(12) cette joie s'annonce
mystérieusement au sein du Peuple de Dieu, encerean identité ne soit pas dévoilée.

Ainsi Abraham, notre pére, mis a part en vue aedmplissement futur de la Promesse, et
espérant contre toute espérance, recoit, lors deaissance de son fils Isaac, les prémices
prophétiques de cette joie.(13) Celle-ci se troommme transfigurée a travers une épreuve de
mort, quand ce fils unique lui est rendu vivanéfiguration de la résurrection de Celui qui doit
venir : le Fils unique de Dieu promis au sacrifiéeempteur. Abraham exulta a la pensée de
voir le Jour du Christ, le Jour du salut : il «Jlaet fut dans la joie ».(14)

La joie du salut s'amplifie et se communique emstaitit au long de I'histoire prophétique
de l'ancien Israél. Elle se maintient et renaigfadtiblement a travers de tragiques épreuves
dues aux infidélités coupables du peuple élu etpmrsécutions extérieures qui voudraient le
détacher de son Dieu. Cette joie, toujours menatéejaillissante, est propre au peuple né
d'Abraham.

Il s'agit toujours d'une expérience exaltante térétion et de restauration — au moins
annoncées — ayant pour origine I'amour miséricardae Dieu pour son peuple bien aimé, en
faveur de qui il accomplit, par pure grace et panse miraculeuse, les promesses de ['Alliance.

3



Telle est la joie de la Paque mosaique, laquellwirducomme figure de la libération
eschatologique qui serait réalisée par Jésus-Ctiaiss le contexte pascal de la nouvelle et
eternelle Alliance. Il s'agit aussi de la joie biactuelle, chantée a tant de reprises par les
psaumes, celle de vivre avec Dieu et pour Dieg'aljit enfin et surtout de la joie glorieuse et
surnaturelle, prophétisée en faveur de la Jérusatemelle rachetée de I'exil et aimée par Dieu
lui-méme d'un amour mystique.

Le sens ultime de ce débordement inoui de lI'amé&dempteur ne pourra apparaitre qu'a
I'neure de la nouvelle Paque et du nouvel ExodetsAe Peuple de Dieu sera conduit, dans la
mort et la résurrection du Serviteur souffrant,cdemonde au Pere, de la Jérusalem figurative
d'ici-bas a la Jérusalem d'en-haut : « Alors quétdis abandonnée, haie et délaissée, je ferai de
toi un objet d'éternelle fierté, un motif de joidge en age... Comme un jeune homme épouse
une vierge, ton auteur t'épousera, et comme le seagjouit de son épouse, ton Dieu se réjouira
de toi ».(15)

Il — LA JOIE SELON LE NOUVEAU TESTAMENT

Ces promesses merveilleuses ont soutenu, desssidatant et dans les plus terribles
épreuves, I'espérance mystique de l'ancien IsEadt'est lui qui les a transmises a I'Eglise de
Jésus-Christ, en sorte que nous lui sommes redevdbl quelques-uns des plus purs accents de
notre chant de joie. Et cependant, selon la fdiepérience chrétienne de I'Esprit, cette paix
donnée par Dieu qui s'étend comme un torrent dé@bordorsque vient le temps de la
« consolation »,(16) est liée a la venue et aéagmce du Christ.

De la joie apportée par le Seigneur, nul n‘estiexck grande joie annonceée par I'Ange, la
nuit de Noé&l, est en vérité pour tout le peuple,(pour celui d'lsraél attendant alors
anxieusement un Sauveur, comme pour le peuple inrabite de tous ceux qui, dans la suite des
temps, en accueilleront le message et s'efforcefentvivre. La premiére, la Vierge Marie, en
avait recu I'annonce de I'ange Gabriel et Blagnificat était déja I'hymne d'exultation de tous
les humbles. Les mystéres joyeux nous remettest, @inaque fois que nous récitons le Rosaire,
devant I'événement ineffable qui est le centreeesdmmet de l'histoire: la venue sur terre de
I'Emmanuel, Dieu avec nous. Jean-Baptiste, quiua pussion de le désigner a l'attente d'Israél,
avait lui-méme tressailli d'allégresse, en sa présedes le sein de sa mere.(18) Lorsque Jésus
commence son ministére, Jean est « ravi de j@evaik de 'Epoux ». (19)

Arrétons-nous maintenant a contempler la persoengdedus, au cours de sa vie terrestre.
En son humanité, il a fait I'expérience de nossjoiea manifestement connu, apprécié, célébré
toute une gamme de joies humaines, de ces joigdesirat quotidiennes, a la portée de tous. La
profondeur de sa vie intérieure n'a pas émousséneret de son regard, ni sa sensibilité. Il
admire les oiseaux du ciel et les lys des chanipgjdint d'emblée le regard de Dieu sur la
création a l'aube de I'histoire. Il exalte volordiéa joie du semeur et du moissonneur, celle de
I'hnomme qui trouve un trésor caché, celle du beggérécupére sa brebis ou de la femme qui
retrouve la piece perdue, la joie des invités atirfela joie des noces, celle du pere qui acaueill
son fils au retour d'une vie de prodigue et celdadfemme qui vient de mettre au monde son
enfant... Ces joies humaines ont tant de consistpnar Jésus qu'elles sont pour lui les signes
des joies spirituelles du Royaume de Dieu : joise hemmes qui entrent dans ce Royaume, y
reviennent ou y travaillent, joie du Pere qui lesueille. Et pour sa part, Jésus lui-méme
manifeste sa satisfaction et sa tendresse lorgguailontre des enfants qui désirent I'approcher,
un jeune homme riche, fidele et soucieux de fameadtage, des amis qui lui ouvrent leur
maison comme Marthe, Marie, Lazare. Son bonheuswesbut de voir la Parole accueillie, les
possédés délivrés, une femme pécheresse ou urcginbiomme Zachée se convertir, une
veuve prendre sur son indigence pour donner.dstile méme de joie lorsqu'il constate que les

4



tout petits ont la révélation du Royaume qui restehé aux sages et aux habiles.(20) Oui, parce
que le Christ « a vécu notre condition d'homme ariet chose, excepté le péché »,(21) il a
accuellli et éprouvé les joies affectives et spailies, comme un don de Dieu. Et il n'a eu de
cesse qu'il n'e(t « annoncé aux pauvres la Bonmedlle, aux affligés la joie. »(22) L'Evangile
de saint Luc témoigne particulierement de cetteesem d'allégresse. Les miracles de Jésus, les
paroles de pardon sont autant de signes de la llivitée: la foule se réjouit de toutes les
merveilles qu'il accomplit (23) et rend gloire aeDi Pour le chrétien, comme pour Jésus, il
s'agit de vivre dans l'action de graces au Pereikes humaines que le Créateur lui donne.

Mais il importe ici de bien saisir le secret dgdie insondable qui habite Jésus, et qui lui
est propre. C'est surtout I'Evangile de saint Jasinen souléve le voile, en nous livrant les
paroles intimes du Fils de Dieu fait homme. Si d@syonne une telle paix, une telle assurance,
une telle allégresse, une telle disponibilité,tceesause de lI'amour ineffable dont il se sait aimé
de son Pere. Lors de son baptéme sur les bordsuildain, cet amour, présent des le premier
instant de son Incarnation, est manifesté : « Tumes Fils bien-aimé; tu as toute ma
faveur ».(24) Cette certitude est inséparable defscience de Jésus. C'est une Présence qui ne
le laisse jamais seul.(25) C'est une connaissanicee qui le comble : « Le Pére me connait et
je connais le Pere ».(26) C'est un échange incess#otal : « Tout ce qui est a moi est a toi, et
ce qui est a toi est a moi ».(27) Le Pere a remiBils le pouvoir de juger, celui de disposer de
la vie. C'est une habitation réciproque : « Je daiss le Pére et le Pere est en moi ».(28) En
retour, le Fils rend au Pere un amour sans mesutkaime le Pére et j'agis comme le Pere me
I'a ordonné ».(29) Il fait toujours ce qui plaitRére : c'est sa « nourriture ».(30) Sa dispotebili
va jusqu'au don de sa vie humaine, sa confiancgi'fu$a certitude de la reprendre : « Si le Pere
m'aime, c'est que je donne ma vie pour la reprendgd) En ce sens, il se réjouit d'aller au
Pere. Il ne s'agit pas pour Jésus d'une prisertizismce éphémere : c'est le retentissement, dans
sa conscience d’homme, de I'amour qu'il connailiddpujours comme Dieu au sein du Pere :
« Tu m'as aimé avant la fondation du monde ».(83) & la une relation incommunicable
d'amour, qui se confond avec son existence deeFdsi est le secret de la vie trinitaire : le Pére
y apparait comme celui qui se donne au Fils, sésexve et sans intermittence, dans un élan de
geneérosité joyeuse, et le Fils, celui qui se dodmda méme fagcon au Pére, avec un élan de
gratitude joyeuse, dans I'Esprit Saint.

Et voila que les disciples, et tous ceux qui crodans le Christ, sont appelés a participer a
cette joie. Jésus veut qu'ils aient en eux-mémgaiesa&n plénitude : (33) « Je leur ai réveélé ton
nom et le leur révélerai, pour que I'amour donintas aimé soit en eux et moi aussi en eux ».
Cette joie de demeurer dans I'amour de Dieu comendas ici-bas. C'est celle du Royaume de
Dieu. Mais elle est accordée sur un chemin escauyiglemande une confiance totale dans le
Pere et dans le Fils, et une préférence donnéeogauire. Le message de Jésus promet avant
tout la joie, cette joie exigeante ; ne s'ouvrefids par les béatitudes ? « Heureux, vous les
pauvres, car le Royaume des Cieux est a vous. bbeumris qui avez faim maintenant, car vous
serez rassasiés. Heureux vous qui pleurez mairtteraarnvous rirez ». (35)

Mystérieusement, le Christ lui-méme, pour déracidercoeur de I'homme le péché de
suffisance et manifester au Pére une obéissanake flans partage, accepte de mourir de la
main des impies,(36) de mourir sur une croix. MaiBére n'a pas permis que la mort le retint en
son pouvoir. La résurrection de Jésus est le sepposé par le Péere sur la valeur du sacrifice de
son Fils ; c'est la preuve de la fidélité du Psedon le vaeu formulé par Jésus avant d'entrer dans
sa passion : « Peére, glorifie ton Fils, afin que Fds te glorifie ».(37) Désormais, Jésus est pour
toujours vivant dans la gloire du Pere, et c'esirgpaoi les disciples furent établis dans une joie
indéracinable en voyant le Seigneur, le soir dauPéq

Il reste que, ici-bas, la joie du Royaume réaligépeut jaillr que de la célébration
conjointe de la mort et de la résurrection du Smign C'est le paradoxe de la condition

5



chrétienne qui éclaire singulierement celui de &@ndition humaine : ni I'épreuve, ni la
souffrance ne sont éliminées de ce monde, mais glEnnent un sens nouveau dans la certitude
de participer a la rédemption opérée par le Seigaede partager sa gloire. C'est pourquoi le
chrétien, soumis aux difficultés de I'existence oame, n'est pas cependant réduit a chercher
son chemin comme a tatons, ni a voir dans la madiinlde ses espérances. Comme I'annoncait
en effet le prophéte : « Le peuple qui marchaitsdas ténebres a vu une grande lumiere, sur les
habitants du sombre pays une lumiere a resplendiasl multiplié leur allégresse, tu as fait
eclater leur joie ».(38) [Exsultet pascal chante un mystere réalisé au-dela des asm@sr
prophétiques : dans I'annonce joyeuse de la ra&siame la peine méme de 'homme se trouve
transfigurée, tandis que la plénitude de la joimgisude la victoire du Crucifié, de son Cceur
transperce, de son Corps glorifié, et éclaire éeghres des ames : « Et nox illuminatio mea in
deliciis meis ».(39)

La joie pascale n'est pas seulement celle d'unefigarration possible : elle est celle de la
nouvelle Présence du Christ ressuscité dispensensians I'Esprit Saint pour qu'il demeure
avec eux. Ainsi I'Esprit Paraclet est donné a idegtomme principe inépuisable de sa joie
d'épouse du Christ glorifié. 1l lui remet en mérepimoyennant le ministére de grace et de vérité
exercé par les successeurs des Apotres, I'ensesghengme du Seigneur. Il suscite en elle la
vie divine et l'apostolat. Et le chrétien sait quet Esprit ne sera jamais éteint au cours de
I'histoire. La source d'espérance manifestée andeledte ne tarira pas.

L'Esprit qui procéde du Pére et du Fils, dont i kesvivant amour mutuel, est donc
communiqué désormais au Peuple de I'Alliance ndéevel a chaque ame disponible a son
action intime. Il fait de nous sa demeurdulcis hospes animad0) Avec lui, le coeur de
I'nomme est habité par le Pére et le Fils.(41) priESaint y suscite une priere filiale qui jaillit
du tréfonds de I'ame et s'exprime dans la loualigetion de graces, la réparation et la
supplication. Alors nous pouvons godter la joiegpeonent spirituelle, qui est un fruit de I'Esprit
Saint : (42) elle consiste en ce que l'esprit harmr@uve le repos et une intime satisfaction dans
la possession du Dieu trinitaire, connu par leet@imé avec la charité qui vient de lui. Une telle
joie caractérise des lors toutes les vertus chméd¢ie. Les humbles joies humaines, qui sont dans
nos vies comme les semences d'une réalité plus,hsurit transfigurées. La joie spirituelle, ici-
bas, inclura toujours en quelque mesure la doulmgreépreuve de la femme en travail
d'enfantement, et un certain abandon apparent, labl@ba celui de l'orphelin: pleurs et
lamentations, tandis que le monde fera étalagee datisfaction mauvaise. Mais la tristesse des
disciples, qui est selon Dieu et non selon le mois#gea promptement changée en une joie
spirituelle que personne ne pourra leur enlevey.(43

Tel est le statut de 'existence chrétienne, et prarticulierement de la vie apostolique.
Celle-ci, parce qu'elle est animée par un amouwssarg du Seigneur et des freres, se déploie
nécessairement sous le signe du sacrifice padizalt par amour a la mort, et par la mort a la
vie et a I'amour. D'ou la condition du chrétieneetpremier lieu de I'ap6tre, qui doit devenir le
« modele du troupeau »(44) et s'associer libreradatpassion du Rédempteur. Elle correspond
ainsi a ce qui avait été défini dans I'Evangile nmmla loi de la béatitude chrétienne, en
continuité avec le destin des prophetes : « Heu&tesg-vous si I'on vous insulte, si I'on vous
persécute et si I'on vous calomnie de toutes mesiarcause de moi. Soyez dans la joie et
I'allégresse, car votre recompense sera grandelesicgeux : c'est bien ainsi qu'on a persécuté
les prophétes vos devanciers ».(45)

Nous ne manquons malheureusement pas d'occasivésifiler, en notre siecle si menacé
par l'illusion du faux bonheur, l'incapacité deltme « psychique » a accueillir « ce qui est de
I'Esprit de Dieu : c'est folie pour lui, et il neuyt le connaitre, car c'est spirituellement quion e
juge ».(46) Le monde — celui qui est inapte a reeNEsprit de Vérité, gqu'il ne voit ni ne
connait — n‘apercoit qu'une face des choses. Hidere seulement l'affliction et la pauvreté du

6



disciple, alors que ce dernier demeure toujourplasi profond de lui-méme dans la joie, parce
gu'il est en communion avec le Pére et avec senJBgus-Christ.

IV — LA JOIE AU CEUR DES SAINTS

Telle est, Freres et Fils bien-aimés, la joyeuggmsice puisée aux sources mémes de la
Parole de Dieu. Depuis vingt siécles, cette sodecgoie n'a cessé de jaillir dans I'Eglise, et
spécialement au cceur des saints. Il Nous faut srant suggérer quelques échos de cette
expérience spirituelle : elle illustre, selon lavelsité des charismes et des vocations
particuliéres, le mystére de la joie chrétienne.

Au premier rang vient la Vierge Marie, pleine déags, la Mere du Sauveur. Accueillante
a l'annonce d'en haut, servante du Seigneur, émsEsprit-Saint, mere du Fils éternel, elle
laisse éclater sa joie devant sa cousine Elisabethcélébre sa foi: « Mon ame exalte le
Seigneur, et mon esprit exulte de joie en Dieu Bauaveur... Désormais, toutes les générations
me diront bienheureuse ».(47) Elle a saisi, mieus tputes les autres créatures, que Dieu fait
des merveilles : son Nom est saint, il montre sséngorde, il éleve les humbles, il est fidéle a
ses promesses. Non point que le déroulement afpiesa vie sorte de la trame ordinaire, mais
elle meédite les moindres signes de Dieu, les rgpasdans son coeur. Non point que les
souffrances lui soient épargnées : elle est dedouiied de la croix, associée éminemment au
sacrifice du Serviteur innocent, mére des douledess elle est aussi ouverte sans mesure a la
joie de la Résurrection ; elle est aussi élevégyscet ame, dans la gloire du ciel. Premiéere
rachetée, immaculée des le moment de sa conceptcmmparable demeure de I'Esprit, tres pur
habitacle du Rédempteur des hommes, elle est erert&mps la Fille bien-aimée de Dieu et,
dans le Christ, la Mére universelle. Elle est [getparfait de I'Eglise terrestre et glorifiée. Quiel
résonnance merveilleuse acquiérent en son existngeliere de Vierge d'Israél les paroles
prophétiques concernant la nouvelle Jérusalemexylfe de joie dans le Seigneur, mon ame
jubile en mon Dieu, car il m'a revétu des vétementsalut, il m'a drapé dans le manteau de la
justice, comme un jeune époux se met un diademeymeo une mariée se pare de ses
bijoux ».(48) Prés du Christ, elle récapitule tsukes joies, elle vit la joie parfaite promise a
I'Eglise : « Mater plena sanctae laetitiae » ett@ebon droit que ses fils de la terre, se tournan
vers celle qui est meéere de I'espérance et mera deite, I'invoquent comme la cause de leur
joie : « Causa nostrae laetitiae ».

Aprés Marie, Nous rencontrons I'expression deialpplus pure, la plus brdlante, la ou la
Croix de Jésus est embrassée avec le plus fidedbeirarchez les martyrs, a qui I'Esprit Saint
inspire, au cceur de I'épreuve, une attente passtode la venue de I'Epoux. Saint Etienne,
mourant en voyant le ciel ouvert, n'est que le peeme ces innombrables témoins du Christ.
Combien sont-ils, de nos jours encore et dans s@iays, qui, en risquant tout pour le Christ,
pourraient affirmer comme le martyr saint Ignac&ntioche : « C'est bien vivant que je vous
ecris, désirant de mourir. Mon désir terrestreéaceticifié, et il n'y a plus en moi de feu pour
aimer la matiere, mais en moi une eau vive qui nouenet qui dit au-dedans de moi: "Viens
vers le Pére !" ».(49)

Aussi bien, la force de I'Eglise, la certitude de \8ctoire, son allégresse lors de la
célébration du combat des martyrs, viennent de cellg contemple en eux la glorieuse
fécondité de la Croix. C'est pourquoi notre prédsear saint Léon le Grand, exaltant, de ce
Siege romain, le martyre des saints Ap6tres Perieaul, s'écrie : « Précieuse est au regard de
Dieu la mort de ses saints, et aucune espece datérne peut détruire une religion fondée dans
le mystére de la Croix du Christ. L'Eglise n'ests pgmoindrie, mais agrandie par les
persécutions; et le champ du Seigneur se revétcamse d'une plus riche moisson lorsque les
grains, tombés seuls, renaissent multipliés ».(50)

7



Il existe cependant de nombreuses demeures danai$mn du Pere et, pour ceux dont
I'Esprit Saint consume le cceur, plusieurs manideesnourir a eux-mémes et d'accéder a la
sainte joie de la résurrection. L'effusion du satest pas la voie unique. Toutefois le combat
pour le Royaume inclut nécessairement la travedsdéee passion d'amour, dont les maitres
spirituels ont su parler excellemment. Et ici leevgpériences intérieures se rencontrent, a
travers la diversité méme des traditions mystigae€Qrient comme en Occident. Elles attestent
le méme cheminement de I'anper crucem ad luceyret de ce monde au Peére, dans le souffle
vivifiant de I'Esprit.

Chacun de ces maitres spirituels nous a laisséassage sur la joie. Les Peres Orientaux
abondent en témoignages de cette joie dans I'E3airit. Origene par exemple a souvent décrit
la joie de celui qui entre dans la connaissancenéntde Jésus : son ame est alors inondée
d'allégresse comme celle du vieillard Siméon. Dariemple qui est I'Eglise, il serre Jésus dans
ses bras. Il jouit de la plénitude du salut ennéwcalui en qui Dieu se réconcilie le monde.(51)
Au Moyen Age, entre beaucoup d'autres, un maitmetusgd de I'Orient, Nicolas Cabasilas,
s'attache a montrer comment I'amour de Dieu paumé&me procure le maximum de joie.(52)
En Occident, qu'il suffise de citer quelques noms1p ceux qui ont fait école sur le chemin de
la sainteté et de la joie : saint Augustin, saietrfard, saint Dominique, saint Ignace de Loyola,
saint Jean de la Croix, sainte Thérese d'Avilat$aiancois de Sales, saint Jean Bosco.

Nous voulons évoquer plus spécialement trois figjun@s attachantes aujourd'hui encore
pour I'ensemble du peuple chrétien. Et d'aborceté pauvre d'Assise, dont nombre de pélerins
de I'Année Sainte s'efforcent de suivre la tracgnA tout quitté pour le Seigneur, il retrouve
grace a la sainte pauvreté quelque chose pour @imeside la béatitude originelle, lorsque le
monde sortit intact des mains du Créateur. Dadgémeiement le plus extréme, a demi aveugle, il
put chanter l'inoubliable Cantique des créatue$ouiange de notre frere le Soleil, de la nature
entiere, devenue pour lui comme transparente etynair de la gloire divine, et méme la joie
devant la venue de « notre sceur la mort corposelle Heureux ceux qui se seront conformés a
VoS trés saintes volontés... ».

En des temps plus proches de nous, sainte Théeddsetux nous indique la voie
courageuse de I'abandon entre les mains de Dieudllg confie sa petitesse. Ce n'est pourtant
pas qu'elle ignore le sentiment de I'absence da, Dient notre siécle fait a sa maniéere la dure
expérience : « Parfois il semble au petit oiseaqgual elle se compare) ne pas croire qu'il existe
autre chose que les nuages qui I'enveloppentst IE'enoment de la joie parfaite pour le pauvre
petit étre faible... Quel bonheur pour lui de refeguand méme, de fixer l'invisible lumiére qui
se dérobe a sa foi ».(53)

Comment enfin ne pas rappeler, image lumineuse potre génération, I'exemple du
bienheureux Maximilien Kolbe, pur disciple de sakrancois ? Dans les épreuves les plus
tragiques qui ensanglantérent notre époque, ifris'gblontairement a la mort pour sauver un
frere inconnu, et les témoins nous rapportent qudieu de souffrances qui était habituellement
comme une image de I'enfer, sa paix intérieursgsanité et sa joie firent en quelque sorte, pour
ses malheureux compagnons comme pour lui-méméchHambre de la vie éternelle.

Dans la vie des fils de I'Eglise, cette participata la joie du Seigneur n'est pas dissociable
de la célébration du mystere eucharistique, osoifg nourris et abreuves de son Corps et de son
Sang. Car soutenus ainsi, comme des Voyageurdasoute de |'éternité, ils recoivent déja
sacramentellement les prémices de la joie escluadpie.

Située en une telle perspective, la joie vastaabpde répandue des ici-bas dans le cceur
des vrais fideles ne peut apparaitre que comm#usie de soi », tout comme la vie et 'amour
dont elle est un heureux symptdéme. Elle résulteaedecommunion humano-divine, et aspire a
une communion toujours plus universelle. Elle neraia en aucune maniére inciter celui qui la
golte a quelque attitude de repli sur soi. Ellengoau cceur une ouverture catholique sur le

8



monde des hommes, en méme temps qu'elle le bleste rbstalgie des biens éternels. Elle
approfondit chez les fervents la conscience dedendition d'exil, mais les garde de la tentation
de déserter le lieu de leur combat pour I'avenemiefoyaume. Elle les fait se hater activement
vers la consommation céleste des Noces de I'Agrdiguest paisiblement tendue entre l'instant
du labeur terrestre et la paix de la Demeure étefrmonformément a la loi de gravitation de
I'Esprit : « Si donc, dés a présent, pour avoiuregs arrhes (de I'Esprit filial), nous crions :
"Abba, Pere !", que sera-ce lorsque, ressuscitass fe verrons face a face ? Lorsque tous les
membres, a flots débordants, feront jaillir un hgnexultation, glorifiant Celui qui les aura
ressuscités d'entre les morts et gratifiés deriélie vie ? Car, si déja de simples arrhes, en
enveloppant 'homme de toutes parts en elles-mé@mémt s'écrier : "Abba, Pére !", que ne fera
pas la grace entiere de I'Esprit, une fois donnee kommes par Dieu ? Elle nous rendra
semblables a lui et accomplira la volonté du Peeg, elle fera 'homme a limage et a la
ressemblance de Dieu ».(54) Deés ici bas, les saiatss donnent un avant-go(t de cette
ressemblance.

V — UNE JOIE POUR TOUT LE PEUPLE

En écoutant cette voix multiple et consonante é@#s aurions-nous oublié la condition
présente de la société humaine, en apparence sopeie vers les biens surnaturels ? Aurions-
nous surestimeé les aspirations spirituelles dedtiegims de ce temps ? Aurions-nous réservé notre
exhortation & un petit nombre de savants et dessaddous ne pouvons oublier que I'Evangile a
d'abord été annoncé aux pauvres et aux humbles, saveplendeur si simple et son contenu
plénier.

Si Nous avons évoqué cet horizon lumineux de k& ¢birétienne, ce n'est donc point dans
la pensée de décourager qui que ce soit parmi \Foases et Fils tres chers, qui sentez votre
cceur partagé lorsque I'appel de Dieu vous att®ieh au contraire, Nous sentons que notre joie,
comme la votre, ne sera compléte que si nous regarensemble, avec pleine confiance, vers
« le Chef de notre foi, qui la méne a la perfectiddsus qui, au lieu de la joie qui lui était
proposée, endura une croix dont il méprisa l'ingneit qui est assis désormais a la droite du
trone de Dieu. Songez a celui qui a enduré dertadea pécheurs une telle contradiction, afin de
ne pas défaillir par lassitude de vos ames ».(55)

L'invitation adressée par Dieu le Pere a particgeinement a la joie d'Abraham, a la féte
eternelle des Noces de I'Agneau, est une convocatwerselle. Chaque homme, pourvu qu'il
se rende attentif et disponible, peut la percemaifond de son cceur, trés particulierement en
cette Année Sainte ol I'Eglise ouvre plus largeraeous les trésors de la miséricorde de Dieu.
« Car c'est pour vous qu'est la promesse, ainspquevos enfants, et pour tous ceux qui sont
au loin, en aussi grand nombre que le Seigneue ma#au les appellera ».(56)

Nous ne saurions penser au Peuple de Dieu de faigstnaite. Notre regard se porte
d'abord sur le monde des enfants. Tant qu'ils #oudans I'amour de leurs proches la sécurité
dont ils ont besoin, ils ont une capacité d'acca&imerveillement, de confiance, de spontanéité
dans le don. lIs sont aptes a la joie évangéliQue veut entrer dans le Royaume, nous dit Jésus,
doit d'abord les regarder.(57)

Nous rejoignons davantage encore tous ceux quicemerne responsabilité familiale,
professionnelle, sociale. Le poids de leurs chardass un monde extrémement mouvant, leur
Ote trop souvent la possibilité de godlter les jajastidiennes. Elles existent pourtant. L'Esprit
Saint veut les aider a les redécouvrir, a les uyié les partager.

Nous pensons au monde des souffrants, Nous peadons ceux qui arrivent au soir de la
vie. La joie de Dieu frappe a la porte de leursffsances physiques et morales, non par ironie
certes, mais pour y opérer son ceuvre paradoxdtamfiguration.

9



Notre esprit et notre cceur se tournent égalemanstteeis ceux qui vivent au-dela de la
sphére visible du Peuple de Dieu. En accordant \a@uraux appels les plus profonds de leur
conscience, qui est I'écho de la voix de Diewsalst sur le chemin de la joie.

Mais le Peuple de Dieu ne peut avancer sans guiesont les pasteurs, les théologiens,
les maitres spirituels, les prétres et ceux qupéoent avec eux a l'animation des communautés
chrétiennes. Leur mission est d'aider leurs frarpendre les sentiers de la joie évangélique, au
milieu des réalités qui font leur vie et qu'ilssauraient fuir.

Oui, c'est I''mmense amour de Dieu qui appelle riverger vers la Cité céleste ceux qui
arrivent des divers points de I'horizon, qu'ilsesbi en ce temps de I'Année Sainte, proches ou
encore loin. Et parce gque tous ces convoqués — touss en somme — demeurent a quelque
degré pécheurs, il nous faut aujourd'’hui cesserddteir notre coeur, pour écouter la voix du
Seigneur et accueillir la proposition du grand pacdtelle que Jérémie l'annoncait : « Je les
purifierai de tout péché qu'ils commirent & monrdgge pardonnerai tous les péchés par
lesquels ils m'ont offensé et se sont révoltésreambi. Et Jérusalem me deviendra un sujet de
joie, d'honneur et de gloire devant toutes lesonatdu monde ».(58) Et comme cette promesse
de pardon et tant d'autres prennent leur sensitiféfians le sacrifice rédempteur de Jésus, le
Serviteur souffrant, c'est Lui, et Lui seulementi peut nous dire, en ce moment crucial de la
vie de I'humanité : « Convertissez-vous et croyetEvangile ».(59) Le Seigneur veut surtout
nous faire comprendre que la conversion demandéé en aucune facon un retour en arriere,
ainsi qu'il en va pour le péché. Elle est, au @rgr mise en route, promotion dans la vraie
liberté et dans la joie. Elle est réponse a ungatiwn provenant de lui, aimante, respectueuse et
pressante a la fois : « Venez a moi, vous toupeuez et ployez sous le fardeau, et moi je vous
soulagerai. Chargez-vous de mon joug et mettez-&auen école, car je suis doux et humble de
ceoeur, et vous trouverez soulagement pour vos ant@®) kn effet, quel fardeau plus accablant
gue celui de la faute ? Quelle détresse plus selitgue celle du prodigue, décrite par
I'évangéliste saint Luc ? Par contre, quelle retreoplus bouleversante que celle du Pére,
patient et miséricordieux, et du fils revenu aim¥ « Il y. aura plus de joie dans le ciel pour un
seul pécheur qui se repent que pour quatre-vingt€uf justes, qui n'‘ont pas besoin de
repentir ».(61) Or, qui est sans peché, en dehofShilist et de sa Mere immaculée ? Ainsi, par
son invitation a revenir au Péere dans le repefAinnée Sainte — promesse de jubilation pour
tout le Peuple — est aussi un appel a retrouveseles et la pratigue du sacrement de la
Réconciliation. Dans la foulée de la meilleure itiad spirituelle, Nous rappelons aux fidéles et
a leurs pasteurs que l'accusation des fautes gestascessaire et que la confession fréquente
demeure une source privilégiée de sainteté, degtalg joie.

VI - LA JOIE ET L'ESPERANCE AU CEUR DES JEUNES

Sans rien Oter de la ferveur de notre messagensetigble du Peuple de Dieu, Nous
voulons prendre le temps de nous adresser plusidongnt au monde des jeunes, et avec une
particuliére espérance.

Si, en effet, I'Eglise, régénérée par I'Esprit Sainnstitue en un certain sens la véritable
jeunesse du monde, pour autant qu'elle demeure fideon étre et a sa mission, comment ne se
reconnaitrait-elle pas spontanément, de préférelares la figure de qui se sent porteur de vie et
d'espoir, et chargé d'assurer les lendemains idtitie présente ? Et réciproguement, comment
ceux qui, en chaque période de cette histoire,opamt en eux-mémes plus intensément I'élan
de la vie, l'attente de ce qui vient, I'exigences deaies rénovations, ne seraient-ils pas
secrétement en harmonie avec une Eglise animée I'Baprit du Christ? Comment
n‘attendraient-ils pas d'elle la communication ole secret de permanente jeunesse, et donc la
joie de leur propre jeunesse ?

10



Nous pensons qu'en droit et en fait une telle spordance existe, non pas toujours
visiblement, mais certainement en profondeur, néalgaintes contrariétés contingentes. C'est
pourquoi, en cette Exhortation sur la joie chratgna raison et le cceur Nous invitent a Nous
tourner tres résolument vers les jeunes de ce teNmss le faisons au nom du Christ et de son
Eglise que Lui-méme veut, malgré les humaines Higfaes, « resplendissante, sans tache ni
ride, ni rien de tel, mais sainte et immaculée2).(6

Ce faisant, Nous ne cédons pas a un culte senaimé@unsidérée du seul point de vue de
I'age, la jeunesse est chose éphémeére. La cébrpti en est faite devient vite nostalgique ou
dérisoire. Mais il n'en va pas de méme en ce quceme le sens spirituel de ce moment de
grace qu'est la jeunesse authentigquement vécue.queretient notre attention, c'est
essentiellement la correspondance, transitoireegtacee, certes, mais pourtant significative et
riche de généreuses promesses, entre I'essor tduué s'ouvre naturellement aux appels et
exigences de sa haute destinée d'homme, et le dymande I'Esprit Saint, de qui I'Eglise recoit
inépuisablement sa propre jeunesse, sa fidélitétauntielle a elle-méme et, au sein de cette
fidélité, sa vivante créativité. De la rencontrérer'étre humain qui a, pour quelques années
décisives, la disponibilité de la jeunesse, etligégen sa jeunesse spirituelle permanente, surgit
nécessairement, de part et d'autre, une joie de lyaalité et une promesse de fécondité.

L'Eglise, comme Peuple de Dieu pérégrinant verRdgaume a venir, doit pouvoir se
perpétuer, et donc se renouveler a travers legamgs humaines : c'est pour elle une condition
de fécondité, et méme simplement de vie. Il impddec qu'en chaque moment de son histoire,
la génération qui se leve exauce, en quelque sktpérance des géneérations précédentes,
l'espérance méme de I'Eglise, qui est de transensdins fin le don de Dieu, Vérité et Vie. C'est
pourquoi, en chaque génération, des jeunes chsétah a ratifier, en pleine conscience et
inconditionnellement, l'alliance contractée par eaxs le sacrement du baptéme, et renforcée
dans le sacrement de confirmation.

A cet égard, notre époque de profonde mutation an@as sans graves difficultés pour
I'Eglise. Nous en avons une trés vive conscienaaysNqui portons, avec tout le Collége
épiscopal, « le souci de toutes les Eglises »@3p préoccupation de leur proche avenir. Mais
Nous considérons en méme temps, dans la foi etl@esmperance qui ne décoit pas,(64) que la
grace ne manquera pas au Peuple chrétien. Et Mobsitons que ce dernier ne manque pas a
la grace, et ne renie pas, comme certains sonti@lijoi tentés de le faire, I'héritage de vérité et
de sainteté parvenu jusqu'a ce moment décisif dehsboire séculaire. Et — c'est bien de cela
gu'il s'agit — Nous pensons avoir toutes raisonfable confiance a la jeunesse chrétienne: elle-
méme ne manquera pas a I'Eglise si, dans I'Eglise, trouve assez d'ainés capables de la
comprendre, de l'aimer, de la guider et de lui muyn avenir, en lui transmettant en toute
fidelité la Vérité qui demeure. Alors des ouvriamuveaux, résolus et fervents entreront a leur
tour, pour le travail spirituel et apostolique, gdes champs qui blanchissent pour la moisson.
Alors semeur et moissonneur partageront la méreedjwiRoyaume.(65)

I Nous semble en effet que la crise présente dndmocaractérisée par un grand désarroi
de beaucoup de jeunes, dénonce, pour une parspattasénile, définitivement anachronique,
d'une civilisation mercantile, hédoniste, matéstali qui tente encore de se donner pour porteuse
d'avenir. Contre cette illusion, la réaction instive de nombreux jeunes revét, dans ses exces
mémes, une portée certaine. Cette génération eatteme d'autre chose. Privée soudain de
traditions tutélaires, puis amerement décue pawrdaité et le vide spirituel des fausses
nouveautés, des idéologies athées, de certainsciagsts déléteres, n'en viendra-t-elle pas a
découvrir ou a retrouver la nouveauté sire etérable du mystere divin révélé en Jésus-
Christ ? Celui-ci n'a-t-il pas — selon la bellenfmle de saint Irénée — « apporté toute nouveauté
en apportant sa propre personne ».(66)

11



Et c'est pourquoi il Nous plait de vous dédier mypressément, a vous, jeunes chrétiens
de ce temps, promesse de I'Eglise de demain, @&tbration de la joie spirituelle. Nous vous
convions cordialement a vous rendre attentifs gupebs intérieurs qui vous visitent. Nous vous
pressons de lever vos yeux, votre coeur, vos esangieves, vers les sommets, d'accepter I'effort
des ascensions de I'ame. Et Nous voulons vous dostie assurance: autant peut étre débilitant
le préjugé, aujourd'hui partout répandu, de l'irmpaince ou serait I'esprit humain de rencontrer
la Vérité permanente et vivifiante, autant est pnole et libératrice la joie de la Vérité divine
reconnue enfin dans I'Eglisgaudium de Veritat€67) Cette joie-la vous est proposée. Elle se
donne a qui l'aime assez pour la chercher obstinéram vous disposant a I'accueillir et a la
communiquer, vous assurerez ensemble votre pragrenglissement selon le Christ, et la
prochaine étape historique du Peuple de Dieu.

VIl — LA JOIE DU PELERIN EN CETTE ANNEE SAINTE

Dans ce cheminement de tout le Peuple de Diewcstimaturellement 'Année Sainte, avec
son pelerinage. La grace du Jubilé s'obtient ezt aff prix d'une mise en route et d'une marche
vers Dieu, dans la foi, I'espérance et I'amourdiersifiant les moyens et les moments de ce
Jubilé, Nous avons voulu faciliter pour chacun ce meut I'étre. L'essentiel reste la décision
intérieure de répondre a I'appel de I'Esprit, daiera personnelle, en disciple de Jésus, en fils
de I'Eglise catholique et apostolique et selotefition de cette Eglise. Le reste est de l'ordee de
signes et des moyens. Oui, le pelerinage souhstitp@ur le Peuple de Dieu dans son ensemble,
et pour chaque personne au sein de ce Peuple, uvement, une Paque, c'est-a-dire un
passage, vers le lieu intérieur ou le Pére, ledtil&Esprit I'accueillent dans leur propre intiénit
et unité divine: si quelqu'un m'aime, dit Jésusjan Pére l'aimera, et nous viendrons a lui, et
nous ferons chez lui notre demeure ».(68) Rejointkde présence suppose toujours un
approfondissement de la conscience véritable desmime créature et fils de Dieu.

N'est-ce pas un renouveau intérieur de cette soreevoulu fondamentalement le récent
Concile ?(69) Or c'est la, assurément, une ceuvi&slarit, un don de Pentecbte. Aussi faut-il
reconnaitre une intuition prophétique chez noted@cesseur Jean XXIII envisageant comme
fruit du Concile une sorte de nouvelle Pentecd®.Nous-méme avons voulu nous situer dans
la méme perspective et dans la méme attente. NenlajiPentecote ait jamais cessé d'étre
actuelle tout au long de I'histoire de I'Eglise,istsi grands sont les besoins et les périls de ce
siecle, si vastes les horizons d'une humanité @arié@ coexistence mondiale et impuissante a la
réaliser, qu'il n'y a de salut pour elle qu'en npavelle effusion du Don de Dieu. Que vienne
donc I'Esprit Créateur pour renouveler la faceadeire !

En cette Année Sainte, Nous vous avons invitésanaglir, matériellement ou en esprit et
intention, un pélerinage & Rome, c'est-a-dire aurode I'Eglise catholique. Mais, c'est trop
évident, Rome ne constitue par le terme de notieripage dans le temps. Aucune ville sainte
d'ici-bas ne constitue ce terme. Celui-ci est caunéela de ce monde, au cceur du mystere de
Dieu pour nous encore invisible: car c'est dan®ilajue nous cheminons, non dans la claire
vision, et ce que nous serons n'a pas encore éidgesta. La Jérusalem nouvelle, dont nous
sommes dés a présent les citoyens et les filsd@$) d'en haut qu'elle descend, d'auprés de
Dieu. De cette seule Cité définitive, nous n'avpas encore contemplé la splendeur, sinon
comme dans un miroir, d'une maniére confuse, eantderme la parole prophétique. Mais des a
présent nous en sommes les citoyens, ou nous solnwigss a le devenir; tout pelerinage
spirituel recoit son sens intérieur de cette dasitn ultime.

Ainsi en était-il de la Jérusalem célébrée pameamistes. Jésus lui-méme, et Marie sa
mere, ont chanté sur terre, montant a Jérusalsngcalgiques de Sion : « beauté parfaite, joie de

12



toute la terre ».(72) Mais c'est du Christ, désasnpue la Jérusalem d'en haut recoit son attrait,
c'est vers Lui gue nous marchons d'une marchedantér

Ainsi en est-il de Rome, ou les saints ApétresrBiet Paul rendirent par le sang leur
ultime témoignage. La vocation de Rome est de prawvee apostolique, et le ministere qu'il
Nous revient d'y exercer est un service au bénéidEglise entiére et de I'humanité. Mais c'est
un service irremplacable, car il a plu a la Sageles®ieu de placer la Rome de Pierre et de
Paul, pour ainsi dire, sur la route conduisant @ita éternelle, du fait qu'elle a choisi de confie
a Pierre — qui unifie en lui le College épiscopales clés du Royaume des Cieux. Ce qui
demeure ici, non par l'effet de la volonté de I'nmen mais par une libre et miséricordieuse
bienveillance du Pere, du Fils et de I'Esprit,td@soliditas Petrj telle que notre prédécesseur
saint Léon le Grand la célébra en termes inouldgmbk Saint Pierre ne cesse de présider a son
Siége, et conserve une participation sans fin é&v/&ouverain Prétre. La fermeté qu'il recut de
la Pierre qui est le Christ, lui devenu aussi Rieilrla transmet également a ses héritiers ; et
partout ou parait quelque fermeté se manifestebitehiement la force du Pasteur (...) Voici
gu'est en pleine vigueur et vie, dans le PrinceAgedres, cet amour de Dieu et des hommes que
n'‘ont effrayé ni la réclusion du cachot, ni lesinba, ni les pressions de la foule, ni les menaces
des rois ; et il en est de méme de sa foi inviecigli n'a pas laché pied dans le combat, et ne
s'est pas attiédie dans la victoire ».(73)

Nous souhaitons en tout temps, mais plus encooetta célébration catholique de I'Année
Sainte, que vous éprouviez avec Nous, soit & Repieen toute Eglise consciente de devoir
s'accorder avec l'authentique tradition conservB®me,(74) « combien il est bon, combien il
est doux d'habiter en fréres tous ensemble ».(75)

Joie commune, véritablement surnaturelle, don Esptit d'unité et d'amour, qui n'est
possible en vérité que la ou la prédication deia$t accueillie intégralement, selon la norme
apostolique. Car alors cette foi, 'Eglise cathadig« bien que dispersée dans le monde entier, la
garde soigneusement, comme si elle habitait unke seaison, et elle y croit unanimement,
comme si elle n'avait qu'une ame et qu'un coewr'uatparfait accord, elle la préche, I'enseigne
et la transmet, comme si elle n'avait qu'une sealehe ».(76)

Cette « seule maison », ce « cceur » et cette @amejues, cette « seule bouche », voila
qui est indispensable & I'Eglise et & I'humanitésdson ensemble, pour que puisse s'élever en
permanence ici bas, en consonance avec la Jérudarrhaut, le cantique nouveau, I'hymne de
la divine joie. Et c'est la raison pour laquelleNibus faut Nous-méme rendre témoignage,
humblement, patiemment, obstinément, ft-ce atemitie I'incompréhension de beaucoup, a la
charge recue du Seigneur, de guider le troupediaféermir nos freres.(77) Mais en combien de
manieres il Nous arrive d'étre, a notre tour, caadfpar nos freres, par la seule pensée de vous
tous, pour accomplir notre mission apostolique ewise de I'Eglise universelle, a la gloire de
Dieu le Pere!

CONCLUSION

Au milieu de cette Année Sainte, Nous avons petrséfilele aux inspirations de I'Esprit
Saint en demandant aux chrétiens de revenir aixssaurces de la joie.

Freres et Fils tres chers, n'est-il pas normallgyeie nous habite, lorsque nos cceurs en
contemplent ou en redécouvrent, dans la foi, lesfsnimndamentaux qui sont simples : Dieu a
tant aimé le monde qu'il lui a donné son Fils uaigyar son Esprit, sa Présence ne cesse de
nous envelopper de sa tendresse et de nous pédétrea Vie ; et nous marchons vers la
transfiguration bienheureuse de nos existencesldasibage de la résurrection de Jésus. Oui, il
serait bien étrange que cette Bonne Nouvelle, ugdite I'alleluia de I'Eglise, ne nous donne pas
un visage de sauvés.

13



La joie d'étre chrétien, relié a I'Eglise, « da@sChrist », en état de grace avec Dieu, est
vraiment capable de combler le cceur humain. Nestas cette exultation profonde qui donne
un accent bouleversant au Mémorial de Pascal iex jie, joie, pleurs de joie » ? Et tout pres
de nous, combien d'écrivains savent exprimer, smgsforme nouvelle — Nous pensons par
exemple a Georges Bernanos — cette joie évangéligsdnumbles qui transparait partout dans
un monde qui parle du silence de Dieu ?

La joie nait toujours d'un certain regard sur I'nzanet sur Dieu. « Si ton ceil est sain, ton
corps tout entier est aussi dans la lumiere ».[F@)s touchons ici la dimension originale et
inaliénable de la personne humaine : sa vocatidmoaheur passe toujours par les sentiers de la
connaissance et de l'amour, de la contemplatiodeet'action. Puissiez-vous rejoindre ce
meilleur qui est dans I'ame de votre frere, eed@tésence divine si proche du cceur humain !

Que nos fils inquiets de certains groupes rejetomc les exces de la critique
systématique et annihilante! Sans se départired'vne réaliste, que les communautés
chrétiennes deviennent des lieux d'optimisme, a$ les membres s'entrainent résolument a
discerner la face positive des personnes et daemants ! « La charité ne se réjouit pas de
I'injustice, mais elle met sa joie dans la vérigdle excuse tout, croit tout, espere tout, sugport
tout ».(79)

L'éducation d'un tel regard n'est pas seulement affegre de psychologie. Elle est
également un fruit de I'Esprit Saint. Cet Espriti lgabite en plénitude la personne de Jésus, le
rendait pendant sa vie terrestre si attentif aiesjde la vie quotidienne, si délicat et si perguas
pour remettre les pécheurs sur le chemin d'uneetlleupeunesse de cceur et d'esprit! C'est ce
méme Esprit qui animait la Vierge Marie, et chades saints. C'est ce méme Esprit qui donne
aujourd'hui encore a tant de chrétiens la joieide\xchaque jour leur vocation particuliére, dans
la paix et I'espérance qui surpassent les échdes souffrances. C'est I'Esprit de Pentecote qui
emporte aujourd’hui de trés nombreux disciples dusCsur les chemins de la priere, dans
l'allégresse d'une louange filiale, et vers le isenhumble et joyeux des déshérités et des
marginaux de notre société. Car la joie ne peutissocier du partage. En Dieu lui-méme, tout
est joie parce que tout est don.

Ce regard positif sur les personnes et sur leseshdsuit d'un esprit humain éclairé et fruit
de I'Esprit Saint, trouve chez les chrétiens un figvilégié de ressourcement: la célébration du
mystere pascal de Jésus. Dans sa Passion, sa Msat Résurrection, le Christ récapitule
I'histoire de tout homme et de tous les hommes; éenr poids de souffrances et de pécheés,
avec leurs possibilités de dépassement et de ®aiftest pourquoi notre dernier mot, en cette
Exhortation, est un appel pressant a tous les nsgites et animateurs des communautés
chrétiennes : qu'ils ne craignent pas d'insistéeraps et a contre temps sur la fidélité des
baptisés a célébrer dans la joie I'Eucharistie dmalle. Comment pourraient-ils négliger cette
rencontre, ce banquet que le Christ nous prépare stan amour ? Que la participation y soit a
la fois trés digne et festive ! C'est le Christjaifié et glorifié, qui passe au milieu de ses
disciples, pour les entrainer ensemble dans leuserau de sa résurrection. C'est le sommet, ici-
bas, de I'Alliance d'amour entre Dieu et son peugitne et source de joie chrétienne, relais
pour la Féte éternelle.

Que le Pere, le Fils et le Saint-Esprit vous y easeht ! Et Nous, de grand coeur, Nous
Vous beénissons.

Donné a Rome, prés de Saint-Pierre, le 9 mai 1ddtzieme année de notre Pontificat.

Paulus PP. VI

14



NOTES

1 Cf. Ph4, 4-5; Ps 145, 18.

2 Cf. Exhortation apostolique
Paterna cum benevolentia, AAS
67 [1975], pp. 5-23.
32Co7,34.

4 Cf. Ga 5, 22.

5Cf. Rm5, 5.

6 Gn1,10.12.18. 21. 25. 31.

7 Cf. S. Thomas, Summa
Theologica, I-llae, g. 31, a. 3.

8 Cf. S. Thomas, ibid., ll-llae, q.
28,a.1eta. 4.

9 Cf. Ac 20, 35.

10 S. Augustin, Confessions |,
c. 1; PL 32, 661.

11 Cf. Mt 16, 17.

12 Cf. Ep 1, 9-10.

13 Cf. Gn 21, 1-7; Rm 4, 18.

14 Jn 8, 56.

15 1s 60, 15; 62, 5; cf. Ga 4, 27;
Ap. 21, 1-4.

16 Cf. Is 40, 1; 66, 13.

17 Cf. Lc 2, 10.

18 Cf. Lc 1, 44.

19 Jn 3, 29.

20 Cf. Le 10, 21.

21 Priere eucharistique n. |V; cf
He 4, 15.

22 Lc4,18.

23 Cf. Lc 13, 17.

24 Lc 3, 22.

25 Cf. Jn 16, 32.

26 Jn 10, 15.

27 Jn 17, 10.

25 Jn 14, 10.

29 Jn 14, 31.

30 Cf. Jn 8, 29; 4, 34.

31Jn 10, 17.

32 Jn 17, 24.

33 Cf. dn17,13.

34 Jn 17, 26.

35Lc6, 20-21.

36 Cf. Ac 2, 23.

37dn17,1.

38159, 1-2.

39 Praeconium paschale.

40 Prose de la solennité de la
Pentecbte.

41 Cf. Jn 14, 23.

42 Cf. Rm14,17; Ga 5, 22.

43 Cf. Jn 16, 20-22; 2 Co 1, 4;
7,4-6.

441P5, 3.

45 Mt 5, 11-12.

46 1 Co 2, 14.

47 Lc 1, 46-48.

48 Is 61, 10.

49 Lettre aux Romains 7; éd. «
Sources chrétiennes », n. 10,
pp. 102-105. Cf. Jn 4, 10; 7, 38;
14, 12.

50 Sermon 82, en |'anniversaire
des Apdtres Pierre et Paul, 6.
Cf. Jn 12, 24.

51 Cf. In Lucam 15; éd. «
Sources chrétiennes », n. 87
pp. 233-237. Cf. Dictionnaire de
Spiritualité, tome VIII, col. 1245,
Beauchesne 1974.

52 Cf. « La vie dans le Christ »,

VI, 5.

53 Lettre 175. Cf. Manuscrits
autobiographiques, Lisieux
1956, B 5r.

54 S. Irénée, Adversus

haereses, V, 8, 1; éd. « Sources
chrétiennes », n. 153, pp. 94-
97.

55 He 12, 2-3.

56 Ac 2, 39.

57 Cf. Mc 10, 14-15.

58 Jr 33, 8-9.

59 Mc 1, 15.

60 Mc 11, 28-29.

61Lc15,7.

62 Ep 5, 27.

632 Co 11, 28.

64 Cf. Rm 5, 5.

65 Cf. Jn 4, 35-36.

66 S. Irénée, Adversus
haereses, IV, 34, 1; éd. «
Sources chrétiennes », n. 100,
pp. 846-847.

15

67 S. Augustin, Confessions,
livre X, ch. 23.

68 Jn 14, 23.

69 Cf. Paul VI, Discours pour
'ouverture de la deuxiéme
session du Concile, lére partie,
29 sept. 1963: AAS 55 (1963),
pp. 845 ss;  Encyclique
Ecclesiam Suam: AAS 56
(1964), pp. 612, 614-618.

70 Jean XXIlI, Allocution pour la
cléture de la premiére session,
8 déc. 1963: AAS 55 (1963), pp.
38 ss.

71 Cf. Ga 4, 26.

72 Ps 50, 2; 48, 3.

73 Sermon 96 (5e sermon
prononcé le jour anniversaire de
son élection au pontificat); éd.

« Sources  chrétiennes », n.
200, pp. 284-285.

74 Cf. S. Irénée, Adversus
haereses, Ill, 3, 2; éd. «
Sources chrétiennes », n. 34,
pp. 102-103.

75 Ps 133, 1.

76 Adversus haereses, |, 10, 2;
PG 7, 551.

77 Cf. Lc 22, 32.

78 Lc 11, 34.

791 Cor 13, 6-7.



