LE MYSTERE DE L'EUCHARISTIE

Cardinal Charles Journet

LIMINAIRE

L'approche du Congrés Eucharistique International (Lourdes 1981), est une occasion offerte aux
membres de I'Eglise d'entrer avec une foi plus éclairée dans la profondeur du mystére institué par le
Christ Jésus : « Le pain que je donnerai, c'est ma chair pour la vie du monde. » (Jn 6, 21) ; « Prenez et
mangez, ceci est mon corps qui va étre livré pour vous ; faites ceci en mémoire de moi. » (Lc 22,19)

Le cardinal, Charles Journet (1891-1975) a tres souvent médité la « présence adorable du Corps
sacramenté de Jesus » et sur le sacrifice eucharistique. Nous publions ici quelgues-uns de ses textes.

Chaqgue messe, a écrit le cardinal Journet, est « un rayon de I'éternité divine qui passe a travers la
brieveté du moment sacrificiel pour le rendre présent a tous les moments de l'avenir ou il sera
CONSOMmMEe ».

Puisse la lecture de ces pages théologiques et spirituelles aider les chrétiens de notre temps a
vivre davantage du mystere de I'Eucharistie, centre et sommet de toute la vie chrétienne. « C'est de la
liturgie, et principalement de I'Eucharistie, comme d'une source, que la grace découle en nous et qu'on
obtient avec le maximum d'efficacité cette sanctification des hommes dans le Christ, et cette
glorification de Dieu, que recherchent, comme leur fin, toutes les autres oeuvres de I'Eglise. » (Vat. II,
Lumen Gentium, 11).

Marie-Agnés CABANNE Fribourg, 6 aolt 1980.

Le premier texte, Présence réelle du Christ sacramente, a éte écrit pour « introduire a la lecture »
de I'encyclique Mysterium Fidei. Lu le 14 octobre 1965 aux conférences de Saint Louis de France a
Rome, il fut ensuite publié dans la revue Nova et Vetera (1965, 4) et aux éditions Saint-Augustin en
Suisse (1966).

Le deuxieme texte rassemble deux articles parus dans cette méme revue (1971, 3 et 4), et que le
cardinal Journet avait souhaité réunir sous le titre unique que nous lui donnons. L'Eucharistie,
sacrifice et sacrement du Christ. (Cf. Nova et Vetera 1971, 4, p. 241, note 1).

Le troisiéme texte est une meditation sur le mystéere de la messe. Cette conférence dont la
transcription n‘a pas été revue par le cardinal Journet, a été prononcée lors d'une retraite préchée a
des religieuses contemplatives en 1974. Le titre Adorable Eucharistie, est de nous.

Ces textes ont été collationnés par la Fondation du cardinal Journet (Grand Séminaire, 1700 Fribourg, Suisse.
Compte bancaire 427.415 LI1G. U.B.S., 1701 Fribourg).

|. PRESENCE REELLE DU CHRIST SACRAMENTE page 2
Il. LEUCHARISTIE, SACREMENT ET SACRIFICE DU CHRIST page 10
Il - ADORABLE EUCHARISTIE page 22



|. PRESENCE REELLE DU CHRIST SACRAMENTE

1. Le verbe se fait chair

Le temps supréme de I'histoire du salut, est celui ou le Verbe se fait chair, ou le Christ, faisant
émerger de I'ombre I'Eglise pérégrinante jusqu'alors en attente de sa venue sous les économies de la
Loi de nature et de la Loi ancienne, l'attire a lui pour la réenfanter en quelque maniere et lui
communiquer la vie de la Loi nouvelle. Tant qu'il sera présent visiblement au milieu d'elle, elle sera
comme cachée dans sa lumiere. Elle semblera sortir de lui sans étre encore disjointe de lui, en laissant
pourtant apparaitre progressivement sa structure définitive. Jours bénis ou Siméon peut prendre en ses
bras le petit enfant (Lc 2, 28) , ou le Sauveur attend la Samaritaine au puits de Jacob (Jn 4, 6) , ou les
disciples avec des palmes acclament le Roi plein de douceur qui vient au devant de la fille de Sion
(Mat. 21, 5). « Ce qui était dés le commencement, dira I'ap0tre, ce que nous avons entendu, ce que
nous avons vu de nos yeux, ce que nos mains ont touché du Verbe de vie... Voila ce que nous vous
annongons afin que vous aussi, vous soyez en communion avec nous » (I Jn 1, 1-3). « Oui, Dieu a tant
aimé le monde qu'il a donneé son Fils unique, pour que quicongue croit en lui ne périsse pas mais ait la
vie éternelle » (Jn 3, 16).

2. La présence corporelle de Jésus nous sera-t-elle otée ou laissée ?

Cette présence corporelle au milieu de nous du Verbe fait chair, nous sera-t-elle arrachée au jour
de I'Ascension, ou le Christ, avec son corps ressuscité, marque par les stigmates que I'apotre Thomas
exigeait de toucher, est passé dans un autre monde, en quelque sorte parallele au notre, inimaginable, le
monde de l'au-dela, de la fin des temps et de la gloire de Dieu ?

Qu'allons-nous répondre ? S'il est vrai que Dieu a tant aimé le monde qu'il lui a donné la présence
corporelle de son Fils unique, ne penserons-nous pas - si cela n'est pas de soi impossible - qu'il pourra
aimer assez le monde pour lui laisser la présence corporelle de ce méme Fils unique ?

Et s'il a fallu la présence corporelle du Christ, alors passible, pour rassembler les hommes autour
du sacrifice redempteur qu'il voulait accomplir, ne dirons-nous pas que - toujours si cela n'est pas de
soi impossible - la méme présence corporelle du Christ, maintenant glorieux, ne sera pas moins
nécessaire pour multiplier mystérieusement au milieu de nous et rendre efficace, a chaque moment du
temps, les présences du sacrifice rédempteur, accompli en une seule fois sur la Croix, mais dont les
rayons sanglants doivent traverser sans cesse, par de grands a-coups, par de grandes explosions, les
épaisseurs du monde, pour y proclamer la mort du Seigneur et la rémission des pécheés, pour y

rassembler la Cité de Dieu et y desequilibrer la Cité du mal ( Indépendamment de I'union au Christ par la
charité et la communion eucharistique, I'acte de consacrer, c'est-a-dire de rendre momentanément présent le Christ dans
l'acte méme de sa rédemption sanglante, opus nostrae redemptionis exercetur, rétablit mystérieusement I'équilibre
spirituel du monde. Le prétre qui s'abstient de célébrer pour se contenter de communier ignore ce qu'il est comme prétre et

pourquoi I'Eglise I'a ordonné. ).

Mais puisque le Christ, au jour de I'Ascension, nous a quittes pour la gloire du ciel, ou il réside
sous ses apparences propres et naturelles, il est clair qu'il ne pourra, éventuellement, nous étre ici-bas
présent corporellement que sous d'autres apparences que les siennes, qu'il y aura dés lors pour le Christ
unique deux sortes de présence I'une au ciel, qui est premiére, originelle, naturelle, I'autre parmi nous,
qui sera cachee, mysterieuse, sacramentelle : un peu, dirons-nous, comme une seule maman peut avoir
simultanément deux présences corporelles : I'une manifeste, pour I'un de ses enfants qui serait sourd,
I'autre cachée, pour l'autre de ses enfants qui serait aveugle.

Ces choses sont folles & vues humaines. L'Eglise peut bien les souhaiter, les réver comme
désirables. Sont-elles vraies ? Sont-elles mémes possibles ? Qui le lui dirait ? Mais voici qu'elle ouvre
soudain I'Ecriture. Elle tombe sur les endroits ol il est noté que « Jésus, avant la féte de la Paque,
sachant que son heure était venue de passer de ce monde au Pére, ayant aime les siens qui étaient dans
le monde, il les aima jusqu'a la fin » (Jn 13, 1), et que, « La nuit ou il fut livré, il prit du pain et apres
avoir rendu graces, il le rompit en disant: Ceci est mon corps, qui est pour vous ; faites ceci en
mémoire de moi » (I Cor. 11, 24). Comment alors ne ressentirait-elle pas un coup au cceur ? Comment



ne l'entendrait-on pas murmurer tout bas: «Je l'avais pressenti, c'est plus encore que je n'avais
pressenti ! ».

Cela maintenant est clair pour elle. L'amour qui a poussé le Fils de Dieu a venir corporellement
parmi nous, I'a poussé a rester corporellement avec nous. Il faudrait méconnaitre le sens du mystere de
I'Incarnation pour refuser le mystere de I'Eucharistie.

3. Le discours du pain de vie

Saint Jean n'a pas repris le récit direct de l'institution de I'Eucharistie, qui se trouvait déja noté
soit dans saint Paul soit dans les Evangiles synoptiques. Mais le chapitre VI de son Evangile, avec le
discours sur le pain de vie, a pour fin premiére d'annoncer a l'avance le moment ou Jésus, entrant dans
le sacrifice sanglant de sa Passion, le rendra présent sacramentellement sous les apparences du pain et
du vin, afin que ses fideles y puissent participer non seulement par I'amour mais encore par la
manducation, a la maniere dont les Juifs s'unissaient par la manducation aux sacrifices qu'ils offraient a
Dieu. Le discours sur le pain de vie ne nous devient pleinement intelligible que lu dans la clarté
rétrospective du recit de l'institution de la Céne. Il atteint son sommet en trois endroits. Au verset 35,
ou est rappele le mystere méme de I'Incarnation : « Je suis le pain de vie. Qui vient a moi n'aura jamais
faim, qui croit en moi n'aura jamais soif ». Au verset 51, ou est prédit le mystére de la Redemption :
« Le pain que moi, je donnerai, c'est ma chair pour la vie du monde ». Au verset 53, ou est prédite la
maniere méme dont Jésus desire que nous participions a son sacrifice sanglant : d'ou I'Eucharistie et les
solennelles instances du discours sur le pain de vie:

« En Vérité, en vérité, je vous le dis, si vous ne mangez la chair du Fils de I'hnomme ni ne buvez
son sang, vous n‘aurez pas la vie en vous.

« Qui mange ma chair et boit mon sang a la vie éternelle et je le ressusciterai au dernier jour.

« Car ma chair est vraiment une nourriture et mon sang vraiment un breuvage.

« Qui mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi en lui.

« De méme que moi, envoyeé par le Pere, qui est vivant, je vis par lui, ainsi celui qui me mange
vivra par moi.

« Voici le Pain descendu du ciel : il n'est pas pas comme celui qu‘ont mangé vos péres : eux sont
morts ; qui mangera ce Pain vivra éternellement.

Il donna cet enseignement a Capharnatim, dans la synagogue » (Jn 6, 53-59).

Certains murmuraient en disant: « Comment cet homme peut-il nous donner sa chair a
manger ?... Cette parole est dure, et qui peut I'entendre ?... Dés lors, nombre de ses disciples se
retirerent et cesserent de l'accompagner. Jésus dit alors aux Douse : Voules-vous partir, vous aussi ?
Simon Pierre lui répondit : Seigneur, a qui irions-nous ? Tu as les paroles de la vie éternelle » (Jn 6, 53,
60, 66-67).

L'Eucharistie, sacrement par excellence de l'unité, commence par des séparations. Ce n'est pas
I'unité a tout prix que veut Jeésus.

Il avait ajouté : « C'est I'Esprit qui vivifie, la chair ne sert de rien » (6,63). On a voulu, et cela
demeurera I'un des plus memorables contresens de l'exégeése, s'emparer de cette parole - elle est dans
I'Evangile du Verbe fait chair venant parmi nous - pour prouver l'inutilité du Verbe fait chair restant
parmi nous. Mais que veut-elle dire ? Elle signifie qu'il y a en I'hnomme un sens charnel oppose a
I'esprit de foi, et, incapable d'accéder au mystére, il ne sert de rien. Telle est, selon saint Jean
Chrysostome, I'explication immédiate : Jésus, écrit-il, « dit-il cela de sa propre chair ? A Dieu ne
plaise ! Mais de ceux qui entendent charnellement ses paroles... Ce qu'il faut, c'est contempler tous les
mysteéres avec des yeux intérieurs, voila le spirituel... Tu vois donc que la chair ne sert de rien signifie
non la chair de Jésus, mais leur maniere charnelle d'écouter » (P. G., t. 59, col. 265.). Les commentaires de
saint Cyrille et de saint Augustin entrent dans le coeur du mystére : « La chair ne sert de rien, écrit
saint Augustin, si elle est seule... Mais si le Christ nous a secourus en s'incarnant, comment la chair ne
sert-elle de rien ?... La chair a été le vase : considere ce qu'elle contenait, non ce qu'elle était » (S.
Augustin, In loan. Ev., VI, 64, traité 27, n° 5.).



4. Le recit de I'institution

Que fait-on, en I'an 55, dans « I'Eglise de Dieu qui est & Corinthe » ? Saint Paul parle d'une table
qui est un autel, d'un pain qui est le corps du Seigneur, d'un calice qui est le sang du Seigneur, d'une
union des fidéles a ce corps et a ce sang par manducation, a la maniére dont les Juifs participent aux
sacrifices de la Loi mosaique et les Gentils aux sacrifices d'idoles. Mais ni les sacrifices des Gentils ni
les sacrifices d'lsraél ne sont plus permis sous peine de provoquer la jalousie du Seigneur (1 Cor. 10,
14-22). Un peu plus loin il écrit : « Pour moi j'ai regu comme venant du Seigneur ce qu'a mon tour je
vous ai transmis : c'est que le Seigneur Jésus, la nuit ou il fut livré, prit du pain et aprés avoir rendu
graces, le rompit en disant Ceci est mon corps, qui est pour vous ; faites ceci en mémoire de moi. De
méme, apres le repas, il prit le calice en disant : Ce calice est la nouvelle Alliance en mon sang ; faites
ceci chaque fois que vous en boirez, en mémoire de moi. Chaque fois, en effet, que vous mangez ce
pain et que vous buvez le calice, vous annoncez la mort du Seigneur, jusqu'a ce qu'il revienne. En sorte
que quiconque mange le pain et boit le calice du Seigneur indignement aura a répondre du corps et du
sang du Seigneur. Que chacun donc s'éprouve soi-méme, et qu'ainsi il mange de ce pain et boive de ce
calice ; car celui qui mange et boit sans discerner le Corps, mange et boit sa propre condamnation » (I
Cor. 11, 23-29)

5. Le texte de saint Ambroise

« Si nous annongons la mort du Seigneur, nous annongons la rémission des péchés. Si, chaque fois que son sang est
répandu, il est répandu pour la rémission des péchés, je dois toujours le recevoir pour que toujours il me remette mes
péchés. Moi qui péche toujours, je dois toujours avoir un remeéde. » S. Ambroise, De sacramentis, 1V, 28.

L'Eglise n'ajoute rien au sens de ces paroles. Elle I'accepte en sa plénitude. Elle I'annonce & ses
enfants. Voici la prédication de saint Ambroise a Milan vers I'an 390 : « Tu dis peut-&tre : C'est mon
pain ordinaire. Mais ce pain est du pain avant les paroles sacramentelles ; dés que survient la
consécration, le pain devient, fit, la chair du Christ. Etablissons-le donc. Comment ce qui est du pain
peut-il étre le corps du Christ ? Par quels mots se fait donc la consécration, et de qui sont ces paroles ?
Du Seigneur Jésus. En effet, tout le reste qu'on dit avant, est dit par le prétre : on offre a Dieu des
louanges, on prie pour le peuple, pour les rois, pour tous les autres. Dés qu'on en vient a produire, ut
conficiatur, le venérable sacrement, le prétre ne se sert plus de ses paroles a lui, mais il se sert des
paroles mémes du Christ. C'est donc la parole du Christ qui produit ce sacrement. Quelle est cette
parole du Christ ? Celle méme par laquelle il a fait toutes choses... Si donc il y a dans la parole du
Seigneur Jésus une si grande force que ce qui n'était pas a commencé d'étre, combien est-elle plus
efficace pour faire que les choses qui étaient... soient changees en autre chose, in aliud commutantur...
Donc pour te répondre, avant la consécration, ce n'était pas le corps du Christ; mais apres la
consécration, je te dis que c'est aussitot, jam, le corps du Christ »(De sacramentis, ch. IV, n° 13 a 20.).

6. La transsubstantiation

Il'y a dans I'Eucharistie, dit saint Augustin, ce que I'on voit et ce que I'on croit. Ce que I'on voit,
ce sont les apparences, les propriétés physicochimiques, bref les « espéces » ou « accidents », du pain.
Apreés la parole du Christ, sous ces apparences inchangées du pain, ce qui est la c'est le corps du Christ.
Un changement profond s'est produit. On a passé d'une réalité a une autre réalité, d'une substance a une
autre substance. Passer, en latin, se dit : trans (D'ou les mots trans-atlantique, transférer, etc.). D'ou le mot :
transsubstantiation. « Parce que le Christ notre Rédempteur a dit que ce qu'il offrait sous I'espece du
pain était véritablement son corps », I'Eglise a toujours cru, et le Concile de trente déclare a nouveau
« que, par la consécration du pain et du vin, se produit une conversion de toute la substance du pain en
la substance du corps du Christ Notre Seigneur, et de toute la substance du vin en la substance de son
sang... Conversion que I'Eglise catholique appelle, c'est le mot juste, transsubstantiation » (Denz., n° 877
et 884.).



7. Le mystere de la transsubstantiation échappe au domaine de la science

La distinction entre un sujet ou substance et ses modifications ou accidents est une évidence pour
chacun de nous. Nous faisons tous la distinction entre la permanence de notre moi profond et
substantiel, et la mobilité de nos dispositions ou états accidentels. C'est un méme sujet qui en nous est
affecté diversement, qui passe de I'enfance a I'age mdr, de la tristesse a la joie, de I'erreur a la vérité.
C'est un méme arbre qui a I'hiver se dépouille, et refleurit au printemps. Ce sont les mémes éléments
qui dans l'univers s‘associent et se dissocient, se composent et se décomposent. Il faut, partout dans la
nature, distinguer quelque sujet substantiel et ses modifications.

Revenons a I'Eucharistie. C'est la substance du pain, nous venons de le dire, qui est affectée par la
transsubstantiation, non ses accidents, les propriétés physico-chimiques. Et ce sont précisément les
accidents ou propriétés physico-chimiques des corps, qui tombent, seuls, sous la prise directe des
sciences physiques et chimiques. Qu'on leur laisse ce domaine, c'est tout ce qu'elles réclament. Elles ne
discutent pas pour savoir si ces propriétés ont un sujet - comme nous le croyons tous spontanément, ou
si - comme le pensent les métaphysiciens bouddhistes, il peut y avoir du mouvement sans mobile, des
modifications sans modifié, des accidents sans substance. Cela ne les concerne pas. Pareillement, tout
le mystére de la transsubstantiation, reste par définition en dehors de leurs préoccupations.

8. La formulation technique du mystere

Seule la transsubstantiation rend possible la présence réelle du Christ sous les apparences
inchangées du pain. Tel est I'enseignement de I'Eglise. Elle annonce, au nom méme de I'Ecriture, des
choses d'un autre monde, que l'oeil n'a pas vues, que l'oreille n'a pas entendues, qui ne sont pas
montées au coeur de I'nomme. Cette doctrine qui vient d'en haut, de trés haut - et qui en fin de compte
nous devient trés douce parce qu'elle nous ouvre aux horizons du Dieu qui est Amour - comment
n‘apparaitrait-elle pas au premier choc comme un scandale, un défi jeté aux discours ou s'embrouillent
nos esprits. Elle nous demande de croire le mystére d'un Dieu un, subsistant en trois personnes, le Pere,
le Fils, I'Esprit ; le mystére du Fils de Dieu qui se fait homme et meurt sur une croix ; le mystere de sa
présence permanente au milieu de nous dans I'Eucharistie. Chaque fois les objections ont déferlé contre
ces révelations inimaginables, chaque fois la raison raisonnante s'est efforcée de les réduire, de les
rabattre sur son propre plan -celui d'une « religion dans les limites de la raison » - de les ramener a des
theses acceptables pour elle, confortables, qui cesseraient de lui &tre un scandale. Chaque fois pourtant,
ces tentations se sont brisées contre un petit mot, qui n'était méme pas dans I'Ecriture, mais qui
conciliait en lui ceux des aspects contrastants de I'Ecriture, dont on cherchait & s'emparer pour ruiner et
déchirer l'unité transcendante de la révélation méme de I'Ecriture : tel le mot de Trinité, pour affirmer &
la fois l'unité de nature et la distinction irréductible des personnes en Dieu ; le mot de consubstantialité,
pour affirmer I'absolue identité d'étre du Pere et du Fils ; le mot d'union hypostatique ou personnelle,
pour affirmer en Jeésus l'unité de personne et la dualité des natures ; le mot de transsubstantiation pour
affirmer la présence du corps du Christ sous les apparences du pain.

Ces mots restent définis pour toujours, la réflexion des siécles pourra s'employer sans cesse a en
désenvelopper le sens, elle ne saurait le corrompre.

Ce sont des mots précis, des mots techniques. A mesure que se multipliaient les interprétations
minimisantes, les échappatoires, les subterfuges, il a fallu, pour maintenir la hauteur et la purete de la
révélation, en préciser techniqguement I'expression. Les mots employés a cet effet ont pu étre empruntes
a un langage qui déja se trouvait philosophiquement élaboré. Mais ce n'est qu'apres avoir été au
préalable détachés de leur contexte immédiat, puis vérifiés, controlés, purifies par la divine lumiéere de
la foi qui les utilisait et les ployait a ses fins a elle. Elle les aurait au besoin elle-méme forgés - et elle
I'a fait - s'ils n'avaient préexisté. Il est clair, dés lors, qu'ils n'inféodent le dogme révelé a aucun
systéme. « La pensée chrétienne orthodoxe, a-t-on écrit réecemment, a choisi dans la philosophie
hellénique les éléments qui lui sont apparus utilisables ; elle a rejeté les theses métaphysiques qui ont
semblé étre incompatibles avec ses propres principes, elle a repousse les théses les plus originales et les
plus constantes de la métaphysique attique » ( Claude Tresmontant, Les idées maitresses de la métaphysique
chrétienne, 1962, p. 15), comme celle de I'éternité du monde.



Ainsi techniquement formulés, ces grands mysteres de la Trinité, de I'Incarnation, de la Présence
réelle restent néanmoins accessibles, dans une certaine mesure, a la foi du commun des fidéles. Nous
les enseignons aux enfants des catéchismes, car nous ne croyons pas les petits enfants indignes
d'approcher de ces révélations de I'amour de Dieu. Il n'y a pas d'ésotérisme dans le christianisme.
Précisons encore que la révélation de la présence réelle du Christ-Dieu dans I'Eucharistie est recue avec
la méme foi profonde, avec le méme amour, par I'Eglise entiére en Orient et en Occident. Mais 12 ou
les attaques ont été plus subtiles, plus calculées, plus violentes, et c'est en Occident, la formulation en
est naturellement devenue plus technique.

9. Les approches non catholiques du mystere

Aujourd'hui, I'attirance que I'Eucharistie exerce sur beaucoup de ceux qui en dehors des frontiéres
visibles de I'Eglise se réclament comme nous du Christ et de son Evangile, loin de se relacher, parait au
contraire se faire sentir avec plus de force et devenir comme irrésistible. Le temps pour eux est passe
ou l'on parlait d'elle comme d'un rite magique, d'une survivance des ages mythiques et prélogiques. Ils
relisent dans les Synoptiques et dans saint Paul, avec une attention nouvelle, le récit a la fois si
inattendu, si simple et si solennel, si étrangement émouvant, de la derniére Céne. Ils sont frappés de la
fidélité des premiers chrétiens a prolonger le geste inauguré par le Seigneur. « Faites ceci en mémoire
de moi », avait-il ordonné, et I'apdtre avait ajouté : « jusqu'a ce qu'il revienne ». La célébration de la
Ceéne était pour la communauté chrétienne le moment privilégié ou elle rencontrait le Christ qui avait
promis de revenir et qui pouvait paraitre subitement dans sa gloire au milieu d'elle pour lui annoncer la
fin du monde. Elle avait le mystérieux pouvoir d'unifier I'Eglise sur le plan le plus haut, le sien, en la
recentrant, elle qui est le Corps, sur le Christ qui est la Téte. Toutes ces choses, et comment ne serait-ce
pas pour nous une joie profonde, toutes ces choses sont en train d'étre retrouvées par des freres que
Nous nNe pouvons pas encore pourtant regarder comme appartenant pléniérement a I'Eglise.

Plusieurs d'entre eux, enhardis par ces approches toujours plus lumineuses du mystére de la Cene,
commencent a parler comme nous de «présence réelle», de «corps du Christ», voire de
« transsubstantiation » pour désigner ce qui pour nous n'est rien de tout cela: d'ou une source
inévitable de confusion. Pour nous : Ceci est mon corps, veut dire : Ceci n'est plus du pain, c'est mon
corps au sens propre. Voila pour nous la présence immediate, la présence réelle, la présence
substantielle. Et voila la transsubstantiation. Pour eux : Ceci est mon corps, veut dire : Ceci est du pain
qui médiatise mon corps, qui est présenté comme signe de mon corps, comme capable, s'il est pris avec
foi, d'unir @ mon corps lequel maintenant ne peut étre qu'au ciel. C'est du pain au sens propre ; c'est
mon corps, seulement au sens impropre, par la figure de style qui donne le méme nom au moyen et au
terme, au signe et au signifie. Voila la présence médiate, la présence de signe, la présence par
interposition d'une autre réalité, d'une autre substance. Et il n'y a pas ombre alors de
transsubstantiation. Une mére qui contemple avec tendresse la photographie de son fils exilé, voila
pour elle une présence médiatisée, une présence de signe ; mais qu'on frappe a la porte, et que son fils
lui tombe subitement dans les bras, voila pour elle une présence réelle, une présence substantielle.

La grande piété dont entourent la célébration de la Céne ceux mémes qui n'ont pu decouvrir
encore en elle qu'une présence de signe du corps du Christ, comment ne pas l'accueillir comme une
promesse, une cause d'espérance ? En ce sens ces approches progressives du mystere eucharistique
sont bénies, elles montent vers plus de lumiére. Quand Jésus demande a ses disciples ce qu'on pense du
Fils de I'homme, ils répondent que certains voient en lui Elie, Jérémie ou quelqu'un des prophétes. Et
ceux-la, Jésus ne les blame pas. A eux va la parole « Qui n'est pas contre nous est pour nous » (Mc 9,
40). Puis, se tournant vers ses disciples, Jésus leur dit : « Et vous, qui dites-vous que Je suis ? » (Mat.
16, 15).

10. Le peril rationaliste

La méme pente, qui est montée par les uns, peut étre descendue par les autres. La doctrine de la
présence vraie, réelle, immédiate du Christ sous les apparences sacramentelles, pourrait sembler trop
hautes & certains d'entre nous, enfants comme nous de I'Eglise catholique, mais séduits par les solutions



faciles. Pourquoi ne pas lui substituer la doctrine toute simple, sans mystere, sans scandale, de la
présence médiatisee de signe ? On garderait le méme langage, on continuerait de parler de la
« présence réelle » du Christ dans la célébration de la Céne, de donner aux fideles «le corps du
Christ ». On expliquerait, et ce serait compris de tout le monde, qu'on peut faire, du pain, un usage
profane, pour se nourrir; et qu'on peut faire, du pain, un usage sacré, pour sunir au Christ.
Corporellement le Christ est au ciel, nulle part ailleurs ; sur l'autel il y a du pain, pas autre chose. Mais
si tu prends ce pain avec foi et désir de t'unir au Christ, la signification, la destination, la finalisation du
pain ne sont plus profanes, tu les as changées, elles sont devenues sacrées. Naturellement profanes, les
voila devenues fonctionnellement sacrées. Il s'est produit une transsignification, une transdestination,
une transfinalisation du pain. Et si I'on concéde que les choses valent moins par ce qu'elles sont que par
l'usage qu'on en fait pourquoi ne pas aller jusqu'a désigner cette «transfinalisation » par le mot
venérable et traditionnel de transsubstantiation ? On semblerait rejoindre ainsi, mais en s'éloignant de
I'Eglise, ceux qui tout & I'neure s'en approchaient. Il vaut mieux pourtant monter les pentes que les
descendre. Ici pourrait valoir l'autre parole du Seigneur : « Qui n'est pas avec moi est contre moi »,
« qui n‘amasse pas avec moi, dissipe » (Mat. 12, 30).

11. La foi de I'Eglise

Ce n'est pas I'Eglise qui a congu ces incompréhensibles mystéres de la Trinité en Dieu des
personnes divines, de la venue corporelle du Fils unique de Dieu dans le temps au moment de
I'Incarnation, de la continuation de sa présence corporelle parmi nous sous les voiles de I'Eucharistie.
Ces revelations de la transcendance d'un Dieu dont la nature et les desseins lui restent cachés, mais
dont elle sait qu'il est Amour (I Jn 4, 8), elle les accueille dans le tremblement de I'humilité et de
I'adoration. Elle les annonce a tous, aux plus déshérités comme aux plus savants, comme une bonne
nouvelle, la bonne nouvelle d'un autre monde, ou s'éclaireront enfin les insolubles problemes de I'ici-
bas. Elle ne croit pas qu'il faille en priver ni les pauvres ni les petits enfants car elle connait I'affinité
des cceurs humbles, des cceurs purs pour les mysteres de Dieu.

A toutes les époques de l'histoire, il s'est trouvé des esprits nullement méprisables, presque
toujours bien intentionnés, souvent grands penseurs, pour proposer de ces mystéres réveles des
explications trés simples, adaptées a l'intelligence commune et aux voeux de ce qu'on appellerait
aujourd’hui « I'nomme de la rue ». Les Ariens, au IVe siecle disaient bien, comme nous, que Jésus-
Christ est Dieu, mais par mandat parce qu'il agit au nom de Dieu par son autorité. Les Nestoriens, un
siecle plus tard, disaient bien, comme nous, que le Fils de Dieu et le Fils de Marie ne sont que la méme

personne, mais comme un ambassadeur ne fait qu'un avec le prince qu'il représente (Selon Rudolf
Bultmann, « la formule "le Christ est Dieu" est fausse, si elle suppose que Dieu est une grandeur objectivale... Elle est
juste lorsque Dieu est compris comme I'événement de l'action de Dieu. ». En d'autres mots le Christ, en annoncant le
commencement du temps du salut est I'événement eschatologique par lequel se fait la rencontre entre nous et Dieu.
« L'étre-Seigneur du Christ, sa divinité, n'est jamais qu'un événement », "L'interprétation du Nouveau Testament", Paris,
Aubier 1955, p. 231: Aussi Bultmann, reproche-t-il au Conseil oecuménique des Eglises d'avoir a Amsterdam reconnu

officiellement « JésusChrist comme Dieu ». ). On donne aujourd'hui le corps du Christ, mais en pensant a du
pain référant au corps du Christ. A chaque fois, au cours des ages, I'Eglise s'est détournée de ces
explications.

Comment ne pas citer ici les paroles solennelles prononcées le 10 juin a Pise, lors du Congres
eucharistique, par Sa Saintete Paul VI? (Osservatore Romano 12 juin 1965.) « Les signes sacrés de
I'Eucharistie ne sont pas seulement des symboles et figures du Christ, des témoignages de son
affection, ou de son action a I'égard de ceux qui participent a sa Cene ; ils le contiennent, lui, le Christ
vivant et vrai, ils le désignent comme présent, tel qu'il est vivant dans la gloire éternelle, mais
représenteé ici dans l'acte de son sacrifice pour montrer que le sacrement de I'Eucharistie refléte de
maniere non sanglante I'immolation sanglante du Christ sur la Croix, et qu'il fait participer au bienfait
de la Rédemption ceux qui dignement se nourrissent du Corps et du Sang du Christ revétu des signes
du pain et du vin. C'est ainsi, oui, c'est ainsi, cosi &, cosi € [...] Nous disons cela pour dissiper certaines
incertitudes qui se sont fait jour ces derniéres années, a la suite de tentatives de proposer des
interprétations éludant, en une question de si grande importance, la doctrine traditionnelle et autorisée



de I'Eglise. Nous disons encore cela pour vous inviter, vous tous, hommes de notre siécle, a fixer votre
attention sur ce message ancien et toujours nouveau que I'Eglise ne cesse de répéter : Le Christ vivant
et caché sous le signe sacramentel qui nous l'offre, est réellement present [...]. L'Eucharistie est un
mystere de foi, lumiére trés vive, lumiere trés douce, lumiére tres certaine pour celui qui croit. Mais
rite opaque pour celui qui ne croit pas. Oh combien décisif est le theme de I'eucharistie lorsqu'il devient
ainsi une ligne de partage ! Qui I'accueille prend parti. Il prend parti avec le méme élan que jadis saint
Pierre : Seigneur, a qui irions-nous ? Tu as les paroles de la vie éternelle (Jn 6, 58).

Nous ne citons pas ici I'encyclique Mysterium fidei, datée du 3 septembre 1965, car tout cet
entretien n'est destiné dans notre pensée qu'a introduire a sa lecture.

12. Trois témoignages

Nous permettra-t-on de joindre a ces trés hautes paroles trois beaux témoignages, empruntés a des
époques et a des lieux différents ?

1. La messe du rite copte

Voici d'abord, a la fin de la messe du rite copte d'Alexandrie, la solennelle profession de foi en la
presence réelle

« Amen, Amen, Amen. Je crois, je crois, je crois. Jusqu'au dernier souffle de ma vie, je
confesserai que ceci est le Corps vivifiant de votre Fils unique, de notre Seigneur et de notre Dieu, de
notre Sauveur Jésus-Christ. 1l I'a pris, ce corps, de notre Dame et de notre Reine, la Mére de Dieu toute
pure. Il I'a uni a sa divinité, sans qu'il y ait mélange, fusion, altération... Je crois que sa divinité n'a
jamais été, un seul moment, séparée de son humanité. C'est Lui qui nous est donne pour la rémission
des péchés, pour la vie et pour le salut éternel ! Je crois, je crois, je crois que tout cela est ainsi ! »

2. Anne de Gonzague de Cleves

A la fin de Il'oraison funebre d'Anne de Gonzague de Cleves, princesse palatine, qui avait perdu
puis retrouve la foi, Bossuet cite ces notes intimes de la princesse : « Il est bien croyable qu'un Dieu
qui aime infiniment en donne des preuves proportionnées a l'infinité de son amour et a l'infinité de sa
puissance ; et ce qui est propre a la toute-puissance d'un Dieu passe de loin la capacité de notre faible
raison. C'est ce que je me dis moi-méme quand les démons tachent d'étonner ma foi ; et depuis qu'il a
plu & Dieu de me mettre dans le coeur que son amour est la cause de tout ce que nous croyons, cette
réponse me persuade plus que tous les livres. » Sur quoi Bossuet enchaine : « Ne demandez plus ce qui
a uni en Jeésus-Christ le ciel et la terre, et la Croix avec les grandeurs : Dieu a tant aimé le monde ! Est-
il incroyable que Dieu aime et que la bonté se communique ? Que ne fait pas entreprendre aux ames
courageuses l'amour de la gloire ; aux ames les plus vulgaires I'amour des richesses ; a tous enfin tout
ce qui porte le nom d'amour ? Rien ne codte, ni périls ni travaux ni peines : et voila les prodiges dont
I'nomme est capable. Que si I'nomme qui n'est que faiblesse, tente I'impossible, Dieu, pour contenter
son amour, n'exécutera-t-il rien d'extraordinaire ? Disons donc pour toute raison dans tous les
mysteres : Dieu a tant aime le monde... Et nos credidimus charitati quam habet Deus in nobis (I Jn 4,
16). C'est la toute la foi des chrétiens ; c'est la cause et I'abrégé de tout le Symbole. C'est la que la
princesse palatine a trouvé la résolution de ses anciens doutes. » Bossuet rapporte encore ces mots :
« Si Dieu, disait-elle, a fait de si grandes choses pour déclarer son amour dans I'Incarnation, que n‘aura-
t-il pas fait pour le consommer dans I'Eucharistie, pour se donner non plus en général a la nature
humaine mais a chaque fidele en particulier ? »

3. Paul Claudel

Dans La messe la-bas, Paul Claudel pense a ceux qui, comme Rimbaud, ou Mallarme, ayant
voulu demander a la parole poétique un pouvoir qu'elle n'est pas faite pour donner, ont fini par la
rendre impossible. Plus haute que la parole poétique, il existe pourtant une parole, celle que prononce
le prétre au moment de la consécration, qui, en vertu de la toute-puissance divine, peut,
instrumentalement, faire ce qu'elle signifie :

« Rimbaud, pourquoi t'en vas-tu, et pourquoi est-ce toi une fois de plus comme sur les images



L'enfant qui quitte la maison vers la ligne des sapins et vers I'orage ?

Ce que tu cherchais si loin, I'Eternité dés cette vie accessible a tous les sens

Leve les yeux et tiens-les fixés devant toi, c'est 1a, et regarde I'Azyme dans la monstrance.
Furieux esprit contre la cage, plein de cris et de blasphémes

C'est par un autre chemin que nous armerons nos pieds vers Jérusalem.

Tu ne te trompais pas quand tu devorais les choses ainsi, poéte sans le pouvoir du prétre
Ceci est, voici I'une d'elles tout & coup qui est capable de servir de voile a I'Etre

Cet objet entre les fleurs de papier sec, c'est cela qui est la Supréme Beauté,

Ces paroles si usees qu'on ne les entend plus, c'est en elles qu'était la Vérite

Ce qui ressuscita les morts, la parole, mais est-ce donc qu'elle s'use ou meurt ?

Que le prétre la profére, il lui suffit de ce pain pour qu'elle demeure

La Parole qui est I'homme tout entier, cet homme qui est Dieu en méme temps,

Nous n‘avons qu'a ouvrir la bouche, Lui-méme pour le recevoir entre nos dents.

Celui qui a notre chair s'est fait chair, la Cause en un corps qui m'est accessible

Je vois a la fin, de mes yeux, que la supréme possession est possible !

Possible non seulement a notre &me, mais a notre corps !

Possible a I'nomme tout entier des cette vie, qui sait qu'il est plus puissant que la mort !
Le voile des choses pour moi sur un point est devenu transparent,

J'étreins la Substance enfin au travers de I'Accident. »

13. Conclusion

« Le Seigneur, dit saint Francois dans son Testament, me donna une telle foi dans les églises que
je priai ainsi simplement en disant : Nous vous adorons, Seigneur Jésus-Christ, dans toutes vos églises,
qui sont le monde entier, et nous vous bénissons parce que vous avez racheté le monde par votre sainte
Croix. »

Plus encore que la maison du peuple chrétien, I'église est la maison du Christ. Un mystére, une
presence, remplit la plus pauvre des églises catholiques. Elle est habitée. Elle ne vit pas d'abord du
mouvement que lui apporte le va-et-vient des foules. Elle est elle-méme, antérieurement, source de vie
et de pureté pour ceux qui franchissent son enceinte. Elle posséde la presence réelle, la présence
corporelle du Christ, le « lieu » ou le supréme Amour a touche notre nature humaine pour contracter
avec elle des noces éternelles, le foyer de rayonnement capable d'illuminer tout le drame du temps et
de l'aventure humaine.

Chacun peut entrer la et rencontrer personnellement, silencieusement, intimement le Jésus de
I'Evangile. Chacun, quelles que soient ses ignorances, les fautes dont le souvenir peut I'accabler, ses
secretes détresses intérieures, ose l'approcher, comme jadis la pécheresse dans la maison de Simon le
Pharisien. Chacun peut crier vers lui comme l'aveugle de Jéricho, et dire : Seigneur, que je voie !

Quand un homme loyal s'enquiert aupres de vous de ce qu'il doit faire pour trouver la Verité,
avant méme peut-étre de lui expliquer le catéchisme et les mysteres chrétiens, avant aussi de le jeter
dans la foule des croyants ol il se sentirait comme étranger et o I'Eglise risquerait de lui apparaitre
comme un groupe communautaire pareil a tous les autres, demandez-lui d'aller s‘asseoir un moment
chaque jour dans une église avec I'Evangile, & I'heure ou il n'y a personne. C'est plus tard qu'il pourra
comprendre que la Présence réelle est la raison d'étre de la permanence de I'Eglise dans I'espace et le
temps jusqu'a la Parousie.

Il 'y a trop d'églises laides a notre époque pour qu'on puisse parler sans réticences, avec le
psalmiste, de la beauté de la maison de Dieu. La beauté est ardemment désirée. Mais c'est d'autre chose
qu'il s'agit quand on parle de la rencontre d'une &me avec le Christ sacramenté. Cela peut étre une
grande douceur, un moment de paradis. Cela peut étre aussi le cri d'une misére et d'une impuissance,
une sorte de lutte et d'agonie. Cela peut étre encore une attaque brusque, parfois sauvage, un rayon de
la Croix sanglante qui déchire I'dme dans ses profondeurs.



. L'EUCHARISTIE, SACREMENT ET SACRIFICE DU CHRIST

La Trinité toute puissante, I'Esprit Saint s'emparant des paroles de la consécration validement
prononcées, rend présent sur l'autel Jésus, le Verbe Incarné.

Il vient a nous dans un double miracle.

Il vient & nous tel qu'il est aupres du Pére, dans la gloire de sa resurrection et de sa seigneurerie,
mais sous les voiles du sacrement pour y demeurer tant qu'ils persistent : voila I'aspect sacramentel.

En outre, pendant le bref moment ou sont prononcées les paroles de la double consécration :...
Jésus qui a voulu -et qui continue de vouloir - sauver le monde a travers l'unique offrande sanglante de
sa Croix, rend cette offrande immédiatement et miraculeusement présente a son Eglise, afin que par-
dessus le temps, elle puisse a son tour et a chaque fois, entrer dans le drame de I'offrande sanglante de

son Sauveur, par lui et en lui. Voila I'aspect sacrificiel de I'Eucharistie.

Ce paragraphe a été rédigé par le cardinal Journet comme introduction aux deux articles qui suivent (notes
manuscrites, Archives Fondation cardinal Journet).

« Ceci est mon sang, le sang de I'Alliance, répandu pour une multitude, en rémission des péchés. » Mathieu, 26, 28

Le sacrifice de la Messe

1. Une union au sacrifice rédempteur

Une union au sacrifice rédempteur comme celle des apbtres a la Cene, est-elle aujourdhui
possible ?

C'est pour la rendre possible que Jésus, la nuit ou il fut livré, ayant pris du pain et dit « Ceci est
mOon COrps pour vous », ajouta : « Faites ceci en mémoire de moi » ; et qu'ayant pris ensuite le calice et
dit : « Ce calice est la nouvelle Alliance en mon sang », il ajouta : « Faites ceci, chaque fois que vous
en boirez, en mémoire de moi » (I Cor., 11, 23-25).

2. Un double miracle simultané

Que se passe-t-il donc a la Messe, quand le prétre ayant pris du pain et du vin, redit les paroles
méme de Jésus ?

Par un double miracle simultané de la toute puissance divine, I'Eucharistie est constituée comme
sacrifice du Christ et comme sacrement du Christ. Le premier miracle concerne le temps, le second
miracle concerne I'espace. Le premier miracle est celui par lequel, pendant le moment du temps ou se
prononcent les paroles de la double consécration du pain et du vin, nous sommes rendus présents
invisiblement au sacrifice sanglant de la Croix, offert une fois pour toutes a Jérusalem pour le salut du
monde : voila l'aspect sacrificiel de I'Eucharistie. Le second miracle est celui par lequel le corps
glorieux du Christ est rendu présent sur chacun de nos autels, en tel lieu de notre espace : voila l'aspect
sacramentel de I'Eucharistie. Ces deux miracles sont si étroitement conjoints qu'on pourrait les designer
comme les deux faces distinctes d'un seul miracle (Cf. Jacques Maritain, Quelques réflexions sur le Sacrifice de
la Messe, Nova et Vetera, 1968, 1, pp. 13-14.).

3. L'aspect sacrificiel de I'Eucharistie

Essayons de preéciser l'aspect sacrificiel de I'Eucharistie.

Si le Christ a la Céne veut se donner en communion aux apotres sous les signes separés du pain et
du vin, c'est pour les unir a son sacrifice, alors en voie d'accomplissement, qui va séparer son corps et
son sang. La double consécration est des lors pour les ap6tres un signe sacrificiel dont ils comprennent
que la portée n'est point idéale et spéculative, mais réelle et existentielle.

Il en va pareillement & la Messe. L'ordre du Seigneur est absolu : « Faites ceci en mémoire de
moi. » Les paroles que prononce aujourd'hui le prétre sont ressaisies par la toute-puissance du Christ
qui regne au-dessus du temps dans I'éternité. Elles sont le signe et l'instrument dont il use pour nous
rendre invisiblement présents au sacrifice commencé a la Céne et consommé sur la Croix. Elles font
coincider un moment de notre aujourd’hui spirituel avec l'aujourd’hui du moment spirituel de la

10



rédemption du monde. Dans l'espace de temps ou sont prononcées les paroles de la double
consécration, ce qui nous est designe, c'est ce a quoi nous sommes réellement rendus presents, a savoir
la séparation du corps livré pour nous et du sang versé pour nous. Ces paroles dés lors sont un signe
sacrificiel a portée existentielle. « A la fonction propre du signe s‘ajoute, par la toute-puissance divine,
le pouvoir de faire atteindre le signifié réellement et existentiellement. Le signe sacrificiel de la double
consécration est un signe a portée existentielle dont le Christ glorieux se sert afin de réactualiser pour
nous, par un miracle de sa toute-puissance, le sacrifice que, lorsqu'il était passible ici-bas, il a accompli
sous Ponce Pilate, et qui, a chaque Messe, est de nouveau la, en tant que présent a un certain moment
de notre temps » (Loc. cit., p. 17.)

4. L'unique sacrifice de la Croix

C'est donc I'unique sacrifice de la Croix, qui nous est donné a chaque fois que sont prononcees au
cours du temps les paroles de la consécration. Il n'est ni multiplié, ni répété, ni renouvelé : « Le Christ
ressuscité des morts ne meurt plus, la mort ne le domine plus » (Rom., 6, 9). Ce qui est multiplié
répete, renouvelé au cours du temps, c'est le rite sacrificiel sous lequel le sacrifice unique nous est a
chaque fois rendu présent.

Si I'on pense au double miracle qui s'accomplit en chaque Messe, on dira : de méme que les
paroles de la consécration, en tant que signe sacrificiel, multiplient non pas le sacrifice jadis offert sur
la Croix, mais ses présences a tels aujourd’hui de notre temps ainsi ces mémes paroles, en tant que
signe sacramentel, multiplient non pas le Christ glorieux qui est maintenant au ciel mais ses présences
corporelles en tels lieux de notre espace.

5. Peut-on parler de plusieurs « offrandes » du sacrifice redempteur ?

Le mot offrande a deux sens. Il peut désigner le rite sacrificiel qui nous rend présent le Sacrifice
unique : et alors chaque Messe célébrée au cours du temps par fidélité au : « Faites ceci... » demande
par le Christ est une nouvelle offrande de son sacrifice. Et il peut signifier I'acte sacrificiel du Christ
s'offrant « avec un grand cri et des larmes » et devenant pour tous ceux qui lui obéissent principe de
salut éternel (Hébr., 5, 7-10) : et alors toutes les Messes nous réféerent a l'unique Offrande rédemptrice.
L'offrande-enveloppante se renouvelle, I'offrande-enveloppée est inchangee.

Peut-on parler de la Messe comme d'un sacrifice « non sanglant » ?

L'expression a été longtemps et trop souvent employée par les théologiens de I'age baroque pour que j'aie pu l'éviter
dans La Messe, présence du sacrifice de la Croix, mais toujours en dénoncgant I'équivogue qu'elle recouvrait.

Le danger serait de laisser croire a deux sacrifices distincts : I'un sanglant a la Croix, I'autre non
sanglant a la Messe : erreur qu'il faut sans aucun doute regarder comme catastrophique. C'est l'unique
sacrifice rédempteur, qui fut sanglant, qui a chaque Messe nous est apporté sous le rite non sanglant de
la double consécration du pain et du vin.

Mystére ineffable. Tout le drame de la Passion sanglante et de la rédemption du monde est Ia,
devant nous, sous le voile de la douceur, de la paix et de la solennité d'une liturgie eucharistique de la
consecration.

N'est-ce pas ce mystére que Matthias Griinewald veut évoquer dans le grand retable de Colmar,
quand, tout pres des pieds tuméfiés et sanglants de I'immense Crucifié, il dispose le calice de la Messe
et la blancheur éclatante du petit agneau immaculé ?

6. A chaque Messe deux mille ans sont abolis

A chaque Messe les deux mille ans du temps horaire qui nous separent du calvaire sont abolis.
C'est pendant un moment, un bref moment spirituel, le contact immeédiat avec I'événement de la
rédemption du monde.

La coincidence entre le moment de la consécration et le moment de la rédemption du monde est un miracle qui
s'opere par-dela les limites de notre temps horaire. On sait que, selon saint Thomas, c'est la résurrection méme du Christ
qui, malgré la distance des temps et des lieux, sera la cause efficiente de notre résurrection future, « grace a la vertu
divine, dont le propre est de vivifier les morts, et qui atteint dans leur présentialité tous les lieux et tous les temps, et talis
contactus virtutis sufficit ad rationem hujus ejcientiae », 111, qu. 56, a. 1.

11



Mais déja dans l'ordre culturel «les événements spirituels sont des événements méta-historiques: en tant
qu'occurences ils prennent place dans I'histoire, mais leur contenu prend place dans une région supérieure a I'histoire, -
c'est pourquoi il est normal que I'histoire n'en fasse pas mention. Le mot événement lui-méme est alors ambigu : ce qui se
passe en pareil cas arrive pour un instant dans I'existence temporelle, mais arrive pour toujours dans I'existence des ames
et de la pensée », Jacques Maritain, Approches de Dieu, p. 87. Cf. Mircea Eliade, Images et symboles, pp. 40-41 « Ce qui
distingue I'historien des religions d'un historien tout court, c'est qu'il fraie avec des comportements historiques de I'étre
humain... Plus une conscience est éveillée, plus elle dépasse sa propre historicité ».

Nous nous trouvons comme la Vierge et saint Jean au pied de la Croix : d'une part dans la ligne
de la médiation ascendante du Sauveur, pour entrer selon la mesure toujours trop faible de notre foi et
de notre amour dans I'immense supplication gqu'il fait monter vers le Ciel afin que tous les hommes
soient sauvés : « Quand je serai élevé de terre je tirerai tous les hommes a moi : il signifiait par la de
quelle mort il allait mourir » (in, 12, 32-33) ; d'autre part dans la ligne de la médiation descendante du
Sauveur, pour disposer nos cceurs a accueillir I'infinie réponse de bénédiction, qui par la plaie ouverte
de son c6té descend du Ciel sur la suite des génerations humaines « jusqu'a ce qu'il revienne » (I Cor.
11, 26).

7. Témoignages des Peres en Orient et en Occident

Les témoignages des Peres en Orient et en Occident sont nets. N'en retenons que deux.

Celui de saint Jean Chrysostome (344-407) : « Quand tu vois le Seigneur immolé et étendu, et le
prétre incliné sur le sacrifice et en priére, et tout le peuple rougi par ce sang si précieux, penses-tu étre
encore parmi les hommes sur la terre ? N'est-tu pas plutdt transféré dans les cieux, ayant déposé toute
pensée charnelle, pour contempler ce qui se fait, avec I'ame nue et I'esprit purifié ? O miracle, 0 divine
philanthropie ! » (De sacerdotio, lire 111, n° 4 ; P.G., t. XLVIII, col. 642).

« Reverez donc, révérez cette table, a laquelle nous participons tous, et, placé sur elle en sacrifice,
le Christ immolé pour nous » (De Epist. ad Rom., VIII, n° 8 ; P.G., t. LXII, col. 131).

Celui de saint Ambroise (1 397) : « Si chaque fois que son sang est répandu, il est répandu pour
la rémission des péches, je dois toujours le recevoir pour que toujours, il me remette mes péchés » (De
sacramentes, livre 1V, chap. 5, n, 27-28).

Ce qui se passe a la Messe quand le prétre reprend les paroles de la premiére Céne, I'Eglise l'a
condensé dans une bréve oraison secréte qui a traversé les siecles, a laquelle saint Thomas se référe
pour établir que le Christ est immolé dans ce sacrement (lll, qu. 83, a. 1.). « Chaque fois que la
commémoration de cette offrande victimale est célébrée, I'ceuvre de notre rédemption s‘accomplit :
Quoties hujus hostiae commemoratio celebratur, opus nostrae redemptionis « exercetur » (Secréte du
IX° dimanche apres Pentec6te ; dans le nouvel Ordo Missae, au I1° dimanche Per annum.).

8. Luther rejette le caractere sacrificiel de la Messe

Quand, en 1520, dans son Prélude sur la captivité babylonienne de I'Eglise, Luther rejette
radicalement le caractere sacrificiel de la Messe, il a pleine conscience dinnover. La Messe
luthérienne, qui commence par éliminer le sacrifice et qui tentera de remplacer la transsubstantiation
par une impossible union du corps du Christ au pain, sera vidée de toute substance. Sur le premier
point, la pensée de Luther tient en deux theses : a) Tout d'abord, le Christ, a la Messe comme a la Céne,
promet la rémission des péchés a ceux qui croiront, en signe de quoi il nous donne son corps et son
sang dans le pain et dans le vin, comme Dieu jadis avait donné l'arc-en-ciel & Noé en signe de sa
clémence. b) Ensuite et surtout, il n'y a trace de sacrifice et d'offrande ni a la Cene ou cependant sont
prononcees les paroles : « Ceci est mon corps livré pour vous, ceci est mon sang versé pour vous, en
vue de la rémission des péchés», ni a la Messe ou ces paroles sont reprises par le prétre.

a) « Combien sont-ils aujourd'hui, écrit Luther, ceux qui savent que la Messe est une promesse de
Christ ? » (Martin Luther, OEuvres, t. 11, p. 186 ; édit. Labor et Fides, Genéve, 1966.). Elle est promesse comme
les promesses faites a Adam, a Noe, a Abraham, a Moise ; mais plus parfaite que ces derniéres, car elle
promet non les biens temporels, mais la rémission des péchés pour ceux qui croiront a la promesse
(Ibid., p. 185). A cette promesse plus excellente que toutes les autres, Christ « ajoute un signe
commeémoratif d'une si considérable déclaration, a savoir son propre corps et son propre sang, dans le

12



pain et dans le vin ; ce qu'il montre en disant : « Faites ceci en mémoire de moi » (lbid., p. 189). La mort
du Christ fera de ce qui était sa « promesse » ce qui sera son « testament » (Ibid.).

La Messe étant promesse de la rémission des pechés, « personne ne recoit la Messe, sinon celui
qui croit pour son compte, et il la regoit dans la mesure de sa foi. Elle ne peut pas étre donnée a Dieu et
on, ne peut pas la donner aux hommes. Mais Dieu seul, par le ministére du prétre, la donne aux
hommes et ils ne la regoivent que par la foi, sans aucune oeuvre et sans aucun mérite » (lbid., p. 195).

b) « Mais il y a encore un second scandale qui doit étre écarte : il est beaucoup plus considérable
et beaucoup plus retentissant. On croit partout, en effet, que la Messe est un sacrifice offert a Dieu. Les
paroles du Canon lui-méme semblent exprimer cette opinion... Christ est designe, en conséquence,
comme la victime de l'autel. A cela viennent s'ajouter des déclarations des Peres, autant d'exemples que
I'on voudra, et une pratique imposante constamment suivie dans le monde entier. Tous ces usages se
sont acharnés a faire leur place : c'est pourquoi, avec la plus grande persévérance, il convient de leur
opposer les paroles et I'exemple de Christ. Car a moins de maintenir que la Messe est une promesse de
Christ ou un testament, selon le sens obvie des termes, nous perdons la totalité de I'Evangile et toute
notre consolation » (lbid., p. 195). Pas ombre de sacrifice a la Céne : « En effet, au cours du dernier
repas, alors gu'il instituait ce sacrement (= signe) et qu'il donnait le testament, Christ ne I'a pas offert a
Dieu son Pére ; il n'a pas non plus accompli une bonne ceuvre au profit des autres, mais, assis a table, il
proposa a chacun en particulier le méme testament, et il présenta le signe... Ainsi comme la distribution
d'un héritage ou l'accueil fait a la promesse sont a I'opposé d'un sacrifice que I'on accomplit, de méme
la Messe est a I'opposé d'un sacrifice, car nous recevons la premiére, alors que nous offrons le second »
(Ibid., p. 196).

9. La réponse du concile de Trente

Quelle sera, le 17 septembre 1562, dans sa XXlle session, la réponse du concile de Trente ?

« Bien qu'il dat s'offrir une seule fois, lui-méme, sur l'autel de la Croix par la mort », le Christ,
pendant la derniére Céne « offrit & Dieu son Pére son corps et son sang sous les espéces du pain et du
vin », en vue de laisser a I'Eglise son Epouse « un sacrifice visible, propre a représenter le sacrifice
sanglant qui allait s'accomplir une fois pour toutes sur la Croix et a en perpétuer la mémoire jusqu'a la
fin des siecles, ainsi qu'a en appliquer la vertu salutaire a la rémission des péchés que nous commettons
chaque jour » (Chap. 1. Denz-Schon, n° 1740).

« Et parce que, dans ce divin sacrifice qui s'accomplit a la Messe, ce méme Christ est contenu et
immolé d'une maniére non sanglante, qui s'est offert lui-méme une seule fois sur l'autel de la Croix
d'une maniére sanglante, le saint Concile enseigne que ce sacrifice est vraiment propitiatoire, et que,
par lui, il se fait que, si nous approchons de Dieu avec un cceur sincere et une foi droite, avec crainte et
révérence, nous obtenons miséricorde et trouvons grace pour une aide opportune (Hébr., 4, 16). Car,
apaisé par cette oblation, le Seigneur, moyennant la grace et le don de la pénitence, remet des crimes et
des péchés, si grands soient-ils » (Chap.2, n° 1743).

A la Croix et a la Messe, «c'est en effet une seule et méme victime, le méme Jeésus offrant
maintenant par le ministere des prétres, qui s'offrit alors lui-méme sur la Croix, la seule différence étant
dans le mode d'offrir, sola offerendi ratione diversa » (lbid).

« De cette oblation sanglante, disions-nous, nous recevons en abondance les fruits par I'oblation
non sanglante ; tant s'en faut que celle-ci déroge en aucune fagon a celle-1a » (Ibid).

Telle est la doctrine que le concile de Trente, s'elevant d'un coup d'aile au-dessus du tumulte des
opinions théologiques de I'époque et désenveloppant la révelation évangélique initiale, oppose a
I'innovation fatale de la Réforme et propose solennellement a la foi catholique. Elle suffit a nourrir le
regard de la contemplation amoureuse qui n'en touchera d'ailleurs jamais le fond ; elle débouche, en
effet, sur le mystere méme du sacrifice réedempteur : sur le mystére d'une part de son « unicité » et de
sa « perfection intrinseque infinie » ; sur le mystere d'autre part de sa nécessaire « réactualisation » a
chacun des moments du temps. Car la Messe, selon le Concile, n'est pas un « autre » sacrifice que celui
de la Croix. Elle s'identifie a ce sacrifice quant au « contenu », a savoir le Christ, prétre et victime ; elle

13



ne se distingue de lui que par son « mode non sanglant » c'est-a-dire par le rite institué par le Seigneur
a la Céne en vue de le représenter, d'en perpétuer la mémoire et d'en appliquer la vertu salutaire.

Quand le Concile enseigne qu'a la Messe la vertu du sacrifice rédempteur nous est « appliquée »,
cela doit s'entendre au sens fort et signifie que, par la vertu du drame rédempteur alors actualisé au
milieu de nous, nous lui sommes incorpores, comme le furent jadis la Vierge et saint Jean.

Et quand le Concile parle d' « offrande ou immolation sanglante » et d' « offrande ou immolation
non sanglante », c'est le rite de I'offrande qui est non sanglant, mais la réalité de I'offrande est toujours
sanglante ; c'est I'offrande-enveloppante qui est non sanglante, mais I'offrande-enveloppée est toujours
sanglante.

L'offrande-enveloppée, c'est I'acte du Christ ne cessant au cours des ages d'assumer I'Eglise dans
son unique sacrifice sanglant : ou - c'est la méme chose - l'acte de I'Eglise en tant qu'assumée a chaque
moment de sa durée dans le sacrifice sanglant de son Epoux.

10. Un pressentiment du sacrifice de la Messe chez le prophete Malachie

Les Péres de I'Eglise, dés saint Justin et saint Irénée, et aprés eux le Concile de Trente ont vu un
pressentiment du sacrifice de la Messe dans le passage ou le prophete Malachie (1, 10-11) oppose aux
sacrifices offerts au temple de Jérusalem un sacrifice parfait offert par tous les peuples « Je n'ai point
en vous mon bon plaisir, dit Yahvé des armées ; un présent ne me plait pas venant de vos mains. Car
du lever du soleil a son coucher, mon Nom est grand parmi les Gentils ; et en tous lieux un sacrifice
d'encens est offert en mon Nom et une offrande pure ; car mon Nom est grand parmi les Gentils ».

11. Acte transcendant de culte et d'amour

Le sacrifice qui s'accomplit a la Messe est un acte de culte qui transcende toutes les liturgies, et
un acte d'amour qui transcende tous les amours des anges et des hommes. C'est sous ce double aspect
du culte et de I'amour que I'Eglise, qui est le Corps, est invitée & participer au sacrifice du Christ, qui
est la Téte.

Dans la ligne cultuelle ou de la validite, Jésus utilise le ministére des prétres pour se rendre
présent sous les apparences du pain et du vin. Et il donne aux fidéles, par le caractere ou pouvoir
cultuel du baptéme, de pouvoir s'unir aux prétres, non certes pour consacrer le pain et le vin, mais,
apres la consécration, pour offrir a Dieu son Pére, son corps et son sang présents sur l'autel.

Un mot de la concélébration. Imaginons plusieurs personnes s'unissant pour baptiser
simultanément un petit enfant. Il y aurait plusieurs baptisants mais une seule action baptismale, plures
baptizantes, una baptizatio. En concélébration, on aura pareillement plusieurs consacrants, plures ex
aequo consecrantes, mais une seule action consécratoire, una consecratio : c'est-a-dire un seul rite non
sanglant, une seule offrande-enveloppante non sanglante, et bien sdr une seule présence du sacrifice
sanglant de la Croix, une seule offrande-enveloppée, dont la valeur est infinie et ce fait inépuisable, et
ou chaque celébrant puise selon son amour.

Dans la ligne du grand amour de charité théologale ce qui importe uniquement a la Messe est
I'intensite de notre ferveur. Les derniers en dignité peuvent étre les premiers a entrer par la charité dans
le mystere de la rédemption du monde. Il n'y a ici ni esclave ni homme libre, ni homme ni femme.
Comment nous retenir de citer Tauler ? « Il n'y a que des hommes qui puissent consacrer ou bénir le
corps sacré de Jésus ; et personne d'autre... Mais, d'une maniere spirituelle..., une femme peut offrir ce
sacrifice aussi bien qu'un homme, et cela quand elle le veut, la nuit ou le jour. Elle doit alors penétrer
dans le Saint des Saints et laisser dehors tout le vulgaire. Elle doit entrer seule, c'est-a-dire entrer en
soi-méme, avec un esprit recueilli, et la ayant laissé au-dehors toutes les choses sensibles, elle doit
offrir au Pére du ciel le tout aimable sacrifice, sont Fils bien-aimé, avec toutes ses ceuvres, ses paroles,
avec toutes ses intentions ; elle doit avec une grande dévotion englober dans cette priere tous les
hommes, les pauvres pécheurs, les justes et les prisonniers du Purgatoire » (Sermons, édit. de la Vie
Spirituelle, 1930, t. 11, p. 239).

En quelque lieu, fat-ce le plus ignoré ou une Messe est célebrée, les Anges et les elus s'unissent a
la plus solennelle des prieres qui monte de la terre vers le Ciel.

14



12. La communion du prétre

Le sacrifice resterait inachevé sans la communion que le célébrant fait en nom et personne de
I'Eglise entiére. C'est « le méme signe rituel, qui en tant que comportant dualité ou division dans
I'action consécratoire, est signe sacrificiel, et, en tant que transsubstantiant le pain et le vin, est un signe
sacramentel. Le miracle de la réactualisation de I'immolation du Christ passible (vera sacrificatio), et
du changement du pain et du vin au Corps et au sang du Christ glorieux pour que ce Corps soit mangé
et ce Sang bu par le prétre (communion), constituent tellement un seul et méme mystéere que si la
communion du prétre venait a manquer la Messe ne serait pas réellement célébrée : car le sacrifice n'est
consommeé (au sens de porte a son terme final) que lorsque la victime immolée est elle-méme

consommeée (sa chair mangée et son sang bu) » (« L'Eucharistie n'est pas seulement sacrement mais encore
sacrifice extérieur étant le signe du sacrifice intérieur par lequel on s'offre soi-méme... », S. Thomas, Ill, qu. 82, a. 4. - J.

Maritain, Loc. cit., p. 14).

Sans doute, des le Canon de la Messe, le sacrifice -c'est le méme que celui du Calvaire, - est déja
pleinement accompli par I'Homme-Dieu, et pleinement accompli quant a son acceptation par le Pere.
Mais en ce qui regarde I'Eglise et le rite sacré qu'elle accomplit tandis qu'elle chemine sur la terre, le
sacrifice ne sera porté a son terme final que par la communion du prétre : au moment ou ce dernier
communie, il n'agit plus en tant que ministre du Christ, comme il I'a fait lors de la consécration, mais
en tant que ministre de I'Eglise, au nom de I'Eglise toute entiére et comme tenant sa place devant Dieu
(Ibid.).

C'est le Christ ressuscité et glorieux qui se rend présent a la Messe. Mais il interpose entre lui et
nous sa Croix, sa douce Croix sanglante. C'est par sa Croix qu'il veut, aujourd’hui comme jadis,
descendre a nous, et par sa Croix qu'il veut que nous allions a Lui. La Croix demeure tandis que se
déroulent les &ges. Notre désir, saint Paul l'avoue, serait de revétir la gloire céleste par-dessus notre
corps sans avoir a godter la mort (Il Cor., 5, 4). Mais l'ici-bas reste le lieu du Noli me tangere, ou nous
ne touchons le Christ en gloire qu'a travers les stigmates de sa Crucifixion.

Transsubstantiation

S'il est vrai que Dieu a tant aimé le monde qu'il lui a donné la présence corporelle de son Fils
unique, ne penserons-nous pas qu'il pourra aimer assez le monde pour lui laisser la présence corporelle
de ce méme Fils unique ? Inversement, quand I'intelligence fléchit devant le mystere de I'Incarnation et
récuse la foi de Chalcédoine, comment ne fléchirait-elle pas devant le mystere de I'Eucharistie et ne
récuserait-elle pas la foi de Trente ?

I. LE POURQUOI DE LA TRANSSUBSTANTIATION
« Le pain que je donnerai, c'est ma chair pour la vie du monde. » Jean,6,51

1. La réedemption du monde

L'Ecriture voit dans la mort de Jésus le sacrifice supréme ou s'accomplit la rédemption du
monde : «ll s'est livré lui-méme pour nous en offrande et sacrifice a Dieu » (Ephés., 5,2). « Ayant
offert pour les péchés un unique sacrifice, il s'est assis pour toujours a la droite de Dieu » (Hébr., 10,
12). « Nous avons été réconciliés avec Dieu par la mort de son Fils » (Rom. 5, 10). Dieu a réconcilié
par lui toutes choses « en faisant la paix par le sang de sa Croix » (Col., 1, 20). Le sacrifice rédempteur
s'étend a tous les hommes du passé et de l'avenir ; il sauvait par anticipation les &ges qui ont précédé :
les secours divins étaient alors offerts a chacun en considération du futur sacrifice de la Croix ; et par
dérivation les &ges qui ont suivi : les secours divins sont maintenant donnés a travers le sacrifice de la
Croix. « Et moi, quand j'aurai été élevé de terre, je tirerai tous les hommes a moi » (Jn, 13, 32).

15



2. Participation au sacrifice de la Croix

Dans ce sacrifice, il est demandé aux hommes d'entrer : non certes pour en accroitre la valeur qui
est infinie, mais pour en accueillir la vertu purificatrice.

Fondamentalement, c'est par le consentement de la foi et de I'amour, - du grand amour de charité,
- que l'on entre en participation du sacrifice de Jésus. Et, ou I'Evangile n'a pas été préché, cela peut se
faire tres obscurément, des qu'un cceur s'ouvre dans le secret aux lumiéres prévenantes et redemptrices
de la Croix.

Mais l'intention expresse de Dieu, manifestée dans I'Ecriture, est d'inviter en outre tous les
hommes a une participation visible et cultuelle au sacrifice de la Croix, destinée non certes a écarter la
foi ni I'amour, mais a porter au contraire leurs puissances unitives jusqu'aux suprémes degrés. Il y avait
sous la Loi ancienne une forme de sacrifices auxquels on s'unissait non seulement par la pensée, mais
encore par la manducation de la victime pour signifier qu'on s'offrait avec elle « Ceux qui mangent les
victimes ne sont-ils pas en communion avec l'autel ?» (1 Cor., 10, 18). Tels étaient les sacrifices
appelés « sacrifices de communion ».

3. Le sacrifice de la Loi nouvelle

Tel sera le sacrifice de la Loi nouvelle. L'intention du Sauveur est claire. La coincidence de la
Ceéne avec la féte juive de la Pagque n'est pas fortuite. Elle signifie que la Paque juive devait s'effacer
devant une Paque plus mysterieuse qu'elle préfigurait. La Paque juive était I'offrande sacrificielle d'un
agneau, a laquelle on s'unissait par la manducation, en reconnaissance de la bonté de Dieu délivrant
son peuple de la captivité d'Egypte pour le faire entrer dans la Terre promise. Elle préfigurait I'offrande
sacrificielle du Christ, Agneau immaculé (I Pierre, 1, 19), a laquelle on s'unit par la communion, et par
laguelle I'numanité est delivrée du péché et introduite dans la Paix de Dieu. Aprés avoir célébré la
Paque ancienne, dit le Concile de Trente, le Christ institua la Paque nouvelle » en mémoire de son
passage de ce monde au Pere, lorsqu'il nous racheta par I'effusion de son sang, nous arracha a la
puissance des ténebres, et nous transféra dans son royaume » (Denz.-Schon., n° 1741). La correspondance
de la Céne avec la Paque juive est marquée dans I'Ecriture. Le soir venu, Jésus dit a ses disciples :
« J'ai désire d'un grand désir manger cette Paque avec vous avant de souffrir » (Lc, 22, 15). Et saint
Paul exhorte les Corinthiens a se purifier du péché a I'approche des fétes de Paques, « car, le Christ,
notre Paque, a été immolé » (I Cor., 7, 5).

Mais un « sacrifice de communion » sera-t-il possible, quand I'Agneau aura pris la place de
I'agneau ?

4. L'union par la manducation

Nous approchons de la réponse a la question posée, celle du pourquoi de la transsubstantiation. Il
n'y a qu'un seul sacrifice par lequel nous soyons sauves. C'est le sacrifice sanglant de la Croix. Il est
déja commencé quand Jésus institue la Céne, « la nuit ou il fut livré » (1 Cor., 11, 23). Il s'achéve sur la
Croix ou « tout est consommé » (Jn, 19, 30). Pour que les apdtres puissent, a la Cene, s'unir a ce
sacrifice non seulement par la foi et I'amour, mais encore par la manducation de la victime, Jésus va se
rendre mystérieusement présent sous les apparences du pain et du vin, et se donner a eux en nourriture.
Il veut étre mangé par les apOtres au temps méme de son grand désir de sauver le monde par son
sacrifice ; au temps méme ou il est consumé par le feu qu'il vient jeter sur la terre (Lc 12,49). Et qui
mange un desir est mangeé par ce désir ; qui mange du feu est mangé par le feu.

5. Sacrifice de communion

Le sacrifice par lequel I'numanité tout entiére est rachetée, est un « sacrifice de communion ».

Il dure de la Céne a la mort en Croix. Au moment de la Céne, nous est montré comment nous
pouvons y participer par consommation de la victime. Au moment de la mort en Croix, nous est montré
ce a quoi nous participons en consommant ce qui se cache sous les dehors du pain et du vin.

« Repas du Seigneur », certes dont le sens est de nous jeter vivants dans le « sacrifice du
Seigneur ».

16



1l. - LA TRANSSUBSTANTIATION
« Faites ceci en mémoire de moi. » Lc 22, 19

1. L'Eucharistie contient le Christ tout entier

Le saint Concile de Trente enseigne et professe « qu'apres la consécration du pain et du vin notre
Seigneur Jeésus-Christ, vrai Dieu et vrai homme, est contenu vraiment, réellement et substantiellement
sous l'aspect (specie) de ces choses sensibles. Il n'y a en effet aucune contradiction a ce que notre
Sauveur siege lui-méme toujours a la droite du Pére dans les cieux selon le mode d'exister qui lui est
naturel, et a ce que néanmoins il nous soit, en de nombreux autres lieux, sacramentellement présent
dans sa substance, selon un mode d'exister que nos mots peuvent sans doute a peine exprimer, mais que
notre intelligence éclairée par la foi peut cependant reconnaitre et que nous devons croire fermement
comme une chose possible a Dieu » (Denz.-Schon, n° 1636). Et voici, a la méme date du 11 octobre
1551, le Canon correspondant : « Si quelqu'un nie que dans le sacrement de la trés sainte Eucharistie
sont contenus vraiment, réellement et substantiellement, le corps et le sang avec I'ame et la divinité de
notre Seigneur Jésus-Christ et par conséquent le Christ tout entier ; mais prétend gu'ils n'y sont qu'en
signe, ou en figure, ou par leur vertu, qu'il soit anathéme » (Ibid., n°® 1651). Telle est la foi catholique.

2. Le Christ reste présent au Ciel

Un seul Christ, présent au ciel depuis I'Ascension sous ces apparences propres et naturelles, et qui
sans se déplacer, ni changer en aucune maniére, ni rien perdre de sa splendeur, se rend présent tel quel
ici-bas sous les dehors ou apparences tres humbles du pain et du vin, quand sont prononcées les paroles
de la consécration. Insistons sur ce point : sans se déplacer. Imaginer le Christ quittant le ciel pour se
rendre présent dans les petites hosties que consacre le prétre nous conduirait & de manifestes
impossibilités. Mais se déplacer, serait-ce la seule fagon de survenir réellement ou I'on n'était pas ?

3. Mode de présence du Christ dans I'Eucharistie

Il existe une maniére plus mystérieuse permettant a un étre sans ombre en lui de changement, de
survenir et tres profondément ou il n'était pas. Et c'est ainsi tout d'abord que Dieu se rend présent dans
la création, le Verbe présent dans l'incarnation, I'Esprit saint présent dans la justification. Voyons cela
tres succinctement.

Dieu n'était pas dans le monde avant que le monde fat. Il a fallu la toute-puissance divine pour en
quelque sorte le susciter hors du néant; il la faut encore pour le maintenir incessamment dans
I'existence. Quelle réalité que cette preésence créatrice et conservatrice de Dieu au monde ! Elle est
survenue pourtant sans que puisse apparaitre une seule ride dans I'océan de I'étre divin. Le monde a
commencé de dépendre de Dieu, et Dieu ne dépend nullement du monde ; ce que les théologiens
expriment en disant que la relation de dépendance est réelle du monde a Dieu, non inversement. On
soulignera la liberté et la générosité de Il'initiative de Dieu en disant qu'il a créé par un acte de sa toute-
puissance ; mais pour rappeler que cet acte n'a rien changeé en lui, on recourra a quelque image : Dieu a
comme appelé a lui le monde, il I'a comme aspiré hors du néant.

Il en va pareillement dans le mystére de l'incarnation. Sans quitter la droite du Pére, le Verbe,
pour habiter parmi nous, se fait chair, fait sienne la nature humaine formée dans le sein de la Vierge
Marie. Préexistant auprés du Pére, il commence sans changer d'exister en outre dans une nature
humaine en attirant a lui cette nature humaine, en I'assumant - c'est le mot technique -, en telle sorte
que c'est lui, le Verbe qui réellement, personnellement, naitra, sera crucifié, ressuscitera dans cette
nature humaine. Telle est la seule maniére de rendre possible le mystere de I'incarnation ; et ce n'est
point pour contredire cette verité que dans le Credo nous confessons que le Verbe « pour nous et pour
notre salut est descendu des cieux », mais pour glorifier la gratuité de son initiative et pour adorer avec
I'apOtre les humiliations qu'elle entrainera (Philip. 2, 5-8).

Et il en va de méme enfin dans le mystére de la justification. Quand un homme passe de la vie du
péché a la vie de la gréace, I'Esprit saint descend en lui, les personnes divines s'approchent de lui : « Si
quelqu'un m'aime... mon Pére l'aimera, et nous viendrons a lui et nous ferons chez lui notre demeure »

17



(Jn. 14, 23). Quelle transformation dans le coeur de cet homme ! Mais le changement ne s'est fait qu'en
lui seul : si, de la barque ou vous étes, vous tirez sur l'amarre, vous croirez que la falaise vient a vous.

Présence de création dans l'univers, présence d'inhabitation dans les ames et I'Eglise, présence
d'incarnation dans le Christ, chef de I'Eglise: trois présences divines, combien reelles, ou le
changement s'est fait uniqguement des choses a Dieu, non inversement. Qui n'a pas refléchi sur ces trois
mysteres s'interdit de rien comprendre au mode de présence du Christ dans I'Eucharistie.

4. Le mystere propre de I'Eucharistie

Car, - et voici le mystére propre de I'Eucharistie, - quand sont prononcées les paroles de la
consécration, le Christ, qui siege a la droite du Pere, devient tout entier présent dans l'ici-bas, - avec
son corps, son sang, son ame et sa divinité, - sans nul changement de son étre, mais de par le seul
changement en lui - combien profond - du pain et du vin.

« Le Seigneur Jésus, la nuit ou il fut livré, prit du pain et, aprés avoir rendu gréces, le rompit et
dit : Ceci est mon corps, pour vous ; faites ceci en memoire de moi » (I Cor. 11, 23-24). La toute-
puissance divine opére ce gqu'elle signifie. Ce qui était pain devient le corps du Seigneur Jeésus, qui au
soir de la Cene s'offrait dans le sacrifice redempteur commence, et qui maintenant siege dans la gloire
du Peére : corps indissolublement uni a la divine personne, corps du Verbe en tant qu'incarné ; si I'on
serrait de pres la traduction, on aurait : « Ceci est le corps MIEN... Ceci est le sang MIEN... ». C'est
folie de disjoindre, flans I'Eucharistie comme dans l'incarnation, présence corporelle et présence
personnelle.

Le sens littéral exige que ce que Jesus presente a ses disciples ne soit plus du pain mais seulement
son corps. Cependant rien n'est changé quant aux apparences : c'est une verité d'expérience. Le poids,
la couleur, le godt, la résistance au toucher, les propriétés et activités, demeurent les mémes. Les sens
qui ne percoivent que les phénoménes continuent de percevoir, sans se tromper, du pain et du vin ;
mais a ces apparences correspond une réalité nouvelle et non perceptible, que la foi seule nous fait
connaitre : la vertu des paroles consecratoires ayant, non pas anéanti, mais converti le pain et le vin en
corps et sang de Jesus.

Considérons un instant les choses qui nous entourent. Elles nous apparaissent structurées. Sous
les activités empiriques qui les manifestent au dehors dans I'espace et le temps et par lesquelles elles
affectent nos sens, l'intelligence humaine discerne spontanément ce qui est son objet propre, a savoir
I'étre, la substance, le sujet existant qui les porte. Ces activités empiriques sont par nature inséparables
du sujet qu'elle dénoncent ; mais elles en sont distinctes, elles ne se confondent pas avec lui. Seule une
intervention de cette toute-puissance par qui toutes choses ont eté faites pourrait les en disjoindre. Et ce
miracle précisément se produit dans I'Eucharistie.

Que se passe-t-il donc au moment de la consécration ? Les activites empiriques, les dehors ou les
apparences sensibles du pain ne sont pas touchés. L'étre profond du pain, - de ce mélange qu'est le
pain. - en est détaché par l'effet de la toute-puissance divine, pour étre non pas annihilé, mais
« changé », «converti » en le corps du Seigneur qui, selon le mode d'exister qui lui est propre et
naturel, réside inchange dans le ciel ; mais qui, de ce fait, est en outre rendu présent sous les
apparences empruntées du pain. Non pas deux Christs, mais deux modes de présence du Christ
unique : I'un « naturel » dans sa gloire du ciel, l'autre « sacramentel » sous le voile des dehors ou
activités empiriques du pain. « Ceci » qui ETAIT pain, EST maintenant corps du Seigneur. Et ce qui
enveloppait le pain, enveloppe maintenant le corps du Seigneur. Seule I'épaisseur des apparences nous
sépare du rayonnement de sa gloire.

5. Profession de foi du rite copte

Voici, a la fin de la Messe du rite copte d'Alexandrie, la solennelle profession de foi en la
présence réelle : « Amen, Amen, Amen. Je crois, je crois, je crois. Jusqu'au dernier souffle de ma vie, je
confesserai que ceci est le Corps vivifiant de votre Fils unique, de notre Seigneur et de notre Dieu, de
notre Sauveur Jésus-Christ. 1l I'a pris, ce corps, de notre Dame et de notre Reine, la Mére de Dieu toute
pure. Il I'a uni a sa divinité sans qu'il y ait mélange, fusion altération... Je crois que sa divinité n'a

18



jamais été, un seul moment, séparée de son humanité. C'est Lui qui nous est donne pour la rémission
des péchés, pour la vie et pour le salut éternel ! Je crois, je crois, je crois que tout cela est ainsi ! ».

6. Luther et Calvin sur la transsubstantiation

Pour qui refuse la transsubstantiation et affirme la persistance du pain, que vont signifier les
paroles de la consécration ? Le sens ne sera plus « Ceci, qui était du pain, est mon corps » ; « Ceci, que
je tiens dans mes mains pour vous I'offrir EST mon corps, c'est tout UN » (Cf. Courrier de Genéve, 12 juin
1971: Peut-on «expliquer » I'Eucharistie ?). Surimposé au pain, le corps en quelque sorte le surclasse,
I'« éclipse », l'«assume », ne fait qu'un avec lui, s'identifie a lui. Comment comprendre cette
identification ?

Luther I'entendait d'une maniere réelle : le corps méme du Christ survenait dans le pain, sous
chaque fragment de pain: « Quoique le corps et le pain soient deux natures différentes, chacune pour
elle-méme, et que, lorsquelles sont séparées l'une de l'autre, l'une ne soit certainement pas l'autre,
lorsqu'elles sont réunies et deviennent un nouvel étre complet, elles perdent leur différence en ce qui
concerne ce nouvel étre unique... Car ce n'est plus maintenant tout simplement du pain dans le four,
mais du pain-chair ou du pain-corps, c'est-a-dire un pain qui est devenu un seul étre et une seule chose

sacramentelle avec le corps du Christ » (OEuvres, VI, pp. 127-128, Labor et Fides, Genéve 1969. Ce traité De la
Ceéne du Christ - Confession, qui date de 1528, « constitue le dernier mot de Luther dans sa controverse avec Zwingli et

son école », ibid., p. 7.).

Pour Calvin, le pain est ici-bas, et le corps du Christ au ciel. Leur identification des lors ne peut
étre que de l'ordre du signe, - (devant le retable de Griinewald a Colmar vous me dites : Voici le Christ
en gloire). 1l écrira : « Nous ne devons chercher Jésus-Christ en tant qu'il est homme, sinon au ciel ; ni
d'autre fagcon qu'en esprit et en foi. Par quoi c'est une superstition méchante et perverse de I'enclore
sous les éléments de ce monde. Nous rejetons donc comme mauvais expositeurs ceux qui insistent ric a
ric au sens littéral de ces mots Ceci est mon corps, ceci est mon sang. Car nous tenons pour tout notoire
que ces mots doivent étre sainement interprétés et avec discrétion : a savoir, que les noms de ce que le
pain et le vin signifient, leur sont attribués. Et cela ne doit étre trouvé nouveau ou étrange, que par une
figure qu'on dit métonymie, le signe emprunte le nom de la verité qu'il figure : vu que de telles fagons

de parler sont plus que fréquentes en I'Ecriture » (Accord passé et conclu touchant la matiére des sacrements,
entre les Ministres de I'Eglise de Zurich et maitre Jean Calvin, Ministre de I'Eglise de Genéve, 1° aolt 1549, dans Recueil

des Opuscules, Genéve, 1556, p. 1142). C'est a Luther, autant qu'aux catholiques, que Calvin s'en prend ici :
« Or nous n'estimons pas que ce soit moindre absurdité d'enfermer Jésus-Christ sous le pain, ou
I'accoupler au pain, que de dire que le pain soit transsubstancié en son corps » (lbid.). C'est « déeroger a

la gloire céleste du Christ »(Ibid.) et a son Ascension (« Loin de reposer sur une identité entre le signe et le
signifié, le sacrement de I'Eucharistie ajoute a la relation de signe a signifié celle de cause a effet, et suppose I'intervention
de la cause premiere produisant le changement radical qui se puisse concevoir, un changement qui atteint I'étre en tant
méme qu'étre ». J. Maritain, Signe et Synmbole. Dans quatre essais sur I'esprit dans sa condition charnelle. Paris. 1939.

p. 89.).

7. Conversion de toute la substance

Dans son deuxieme canon, le Concile de Trente a repoussé la thése qui « prétend que dans le saint
sacrement de I'Eucharistie demeure la substance du pain et du vin avec le corps et le sang de notre
Seigneur Jésus-Christ, et nie cette admirable et singuliere conversion de toute la substance du pain au
corps et de toute la substance du vin au sang. qui ne laisse subsister que les apparences du pain et du
vin, - manentibus dumtaxat speciebus paris et fini, - conversion que I'Eglise catholique appelle du nom
tres approprié de transsubstantiation » (Denz.-Schon, n°® 1652).

Jésus n'a pas dit : Ceci contient mon corps ; ni Ceci signifie mon corps. Il a dit: Ceci est mon
corps.

19



I11. - LA PRESENCE CORPORELLE DE JESUS
« Vous n'avez pas pu veiller une heure avec moi ?» Mathieu. 26, 40

1. Qui mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi en lui

Sans la transsubstantiation, il n'y aurait dans I'Eucharistie que du pain et du vin par le moyen
desquels on chercherait a s'unir au Christ, présent seulement au ciel. Seule la transsubstantiation rend
possible l'union au sacrifice du Christ, non seulement par la foi et I'amour, mais encore par la
consommation de la victime, présente sous les signes sacramentels : « Qui mange ma chair et boit mon
sang demeure en moi et moi en lui » (Jn, 5, 56).

L'union par manducation et par assimilation, ou le vivant change en soi ce qu'il consomme, est la
plus intime qui se puisse observer dans l'univers des choses sensibles. Si elle est voulue ici par le
Christ, - mais alors il sera, lui, le Vivant qui assimile, - c'est pour en faire, par sa toute-puissance, le
signe et l'instrument d'un contact ou a chaque fois pourra s'approfondir et s'intensifier I'union d‘amour
de I'ame fervente avec la Passion rédemptrice. Ces rencontres sensibles avec le Sauveur sont toujours
bréves. Elles durent le temps d'une liturgie, celle de la Messe, ou le Christ maintenant en gloire nous
touche a travers sa Croix sanglante ; et la présence corporelle du Sauveur en ceux qui communient ne
dure que I'espace de temps ou les especes sacramentelles sont encore inalterées. Mais de telles visites
sont des traits de feu. Elles nous invitent a suivre les ap6tres entrant au soir de la Céne dans le drame
de la Rédemption du monde.

2. Seule la transsubstantiation permet de porter le Christ en communion aux absents

Sans la transsubstantiation, I'action de la liturgie eucharistique achevee, il ne reste sur la table de
l'autel que du pain. Seule la transsubstantiation permet, I'action liturgique accomplie, de porter le
Christ, le Dieu fait chair, en communion aux absents et aux malades, et de le conserver en grande piété
pour le donner une ultime fois en viatique aux mourants.

3. Prise de conscience de I'Eglise

On assistera, au cours des siécles, & un constant progrés que va faire I'Eglise dans la prise de
conscience du rayonnement exerce sur elle par la présence corporelle silencieuse, sous le signe
sacramentel, du Christ qui est son chef.

4. La présence du Christ selon les Evangiles

Une telle prise de conscience de la présence corporelle du Christ parmi nous, une telle
connaissance intuitive et expérimentale de foi et d'amour, va nous conduire a porter sur les textes de
I'Evangile un regard plus attentif.

On connait la mystérieuse parole de Jésus sur la priere qu'exauce le Pere qui est dans les cieux
« Quand deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis la au milieu d'eux » (Mt., 18, 20). Parole
valable jusqu'a la fin des siécles. Présence spirituelle donc, parmi nous, dans la foi et I'amour, de Jésus
maintenant au ciel et corporellement distant. Mais, dans cette présence méme, un événement peut se
produire, pour en intensifier la ferveur : la venue corporelle de Jésus.

C'est bien, en effet, au nom de Jésus et en esprit de foi et d'amour, que les disciples anxieux sont
rassemblés au Cenacle au soir de Paques, toutes portes étant closes. Or soudain, voici que Jésus « vint,
se tint au milieu d'eux et leur dit : La Paix soit sur vous ! Ce disant, il leur montra ses mains et son
coté » (Jn, 20, 19-20). « Huit jours plus tard, les disciples se trouvaient a nouveau dans la maison et
Thomas avec eux, Jésus vint, toutes portes closes, se tint au milieu d'eux, et dit : La Paix soit sur vous !
Puis il dit a Thomas : Porte ton doigt ici, voici mes mains ; avance ta main et mets-la dans mon c6té, et
ne sois plus incrédule, mais croyant. Thomas lui répondit : Mon Seigneur et mon Dieu ! » (Jn, 20, 26-
28).

A Emmads, le méme soir de Paques, pendant qu'ils étaient a table, Jésus prit le pain, le benit et,
I'ayant rompu, il le leur donna. Alors leurs yeux s'ouvrirent, et ils le reconnurent. Mais il disparut de

20



devant eux » (Lc, 24, 30-31). C'est le choc de cette présence corporelle, soudain révélée et reconnue,
que Rembrandt essaie a son tour de nous communiquer.

La présence spirituelle de Jésus accompagne et protége les disciples rassemblés en son nom au
bord du lac de Tibériade. Mais, aprés une nuit de péche infructueuse, quel bouleversement parmi eux
quand sur le rivage, au petit matin, ils reconnaissent soudain Jésus : « Le disciple que Jeésus aimait dit
alors a Pierre : C'est le Seigneur ! A ces mots : C'est le Seigneur ! Simon Pierre mit son vétement, car il
était nu, et se jeta a I'eau » (Jn 21, 7).

5. Le mystere de la présence corporelle du Christ

Qu'elle est étrange la conduite de Jésus lors de la maladie et de la mort de Lazare ! A Béthanie,
Lazare etait malade. « Les deux sceurs envoyerent donc dire a Jésus : Seigneur, celui que tu aimes est
malade... Jésus aimait Marthe et sa sceur et Lazare. Quand il apprit que celui-ci était malade, il resta
encore deux jours a I'endroit ou il se trouvait. Alors seulement il dit aux disciples : Allons de nouveau
en Judée. Ses disciples lui dirent : Rabbi, tout récemment encore les Juifs voulaient te lapider et tu
retournes la-bas ! » (Jn, 11, 3-9). La préesence spirituelle de Jésus a ses amis de Béthanie est profonde.
Mais pourquoi, apprenant que Lazare est malade, prolonge-t-il sa séparation ? Et qu'elle est
surprenante la raison qu'il en donne a ses disciples : « Lazare est mort, et je me réjouis pour vous de
n‘avoir pas été la, pour que vous croyiez. Mais allons prés de lui» (Jn, 11, 14-15). L'Evangile
continue : Quand Marthe apprit l'arrivée de Jésus, elle partit & sa rencontre, tandis que Marie restait
assise a la maison. Et Marthe dit a Jésus : Seigneur, si tu avais été ici, mon frere ne serait pas mort ».
Jésus ne dit pas non. « Puis elle s'en alla appeler sa soeur Marie. Elle lui dit tout bas : Le Maitre est la
et il t'appelle. Dés que Marie edt entendu, elle se leva en hate et alla vers lui. Jésus n'était pas encore
entré dans le village ; il se trouvait a I'endroit ou Marthe l'avait rencontre... Lorsque Marie fut arrivée a
I'endroit ou etait Jésus, et qu'elle le vit, elle tomba a ses pieds et lui dit : Seigneur, si tu avais été ici,
mon frére ne serait pas mort. Jésus la voyant pleurer, elle et les Juifs venus avec elle, frémit en son
esprit et se troubla lui-méme... » (Jn, 11, 20-33). Ce qu'a la présence spirituelle de foi et d'amour, la
présence corporelle peut ajouter, le mystére nous en est ici dévoilé. I'évangeliste du Verbe fait chair ne
cesse d'attirer sur ce point notre attention.

« Qui es-tu Seigneur ? » demande Saul approchant de Damas environné soudain de la gloire du
ciel ; et qu'elle est surprenante la reponse qu'il regoit : « Je suis Jésus que tu persécutes ! » (Actes, 9, 3-
6) Jésus Seigneur, mais encore meurtri et persécuté !

Présence corporelle du Christ en gloire jusque dans les plus humbles de nos chapelles ou il attend.
Et il reste vrai, en un sens, de dire qu'il y est en agonie jusqu'a la fin du monde au sein des tempétes de
I'histoire, et qu'il ne faut pas dormir pendant ce temps-la.

Faut-il qu'une plainte vienne encore jusqu'a nous : « Ainsi, vous n‘avez pas pu veiller une heure
avec moi ? » (Mt., 26,40).

21



11 - ADORABLE EUCHARISTIE

Ce que contient une Messe, c'est un infini de richesse, de supplication et de réponse. Jamais
I'Eglise n'épuise le contenu d'une Messe, c'est toujours plus qu'elle n'en peut prendre.

Il faut considérer, d'abord et avant tout, le mouvement de descente de la plénitude divine vers les
hommes ; et, ensuite seulement, ce qui en est comme un écho affaibli : le mouvement de montee par
lequel les hommes, ainsi prévenus, se tournent vers leur Dieu.

Si Jésus n'etait pas le Verbe fait chair, I'Eucharistie serait impossible. C'est pourquoi il demande
cette adhésion, ce consentement, ce oui profond au mystére de I'Incarnation ; puis, il faut suivre son
itinéraire : il s'est fait chair, il s'est abaissé, il s'est humilié, il a pris la condition humaine, il s'est fait
homme et obéissant jusqu'a la mort, et la mort sur la Croix : c'est une nouvelle étape, le mystere de la
rédemption dans le sang.

Une acceptation anticipée de tout ce qu'il pourra dire et faire, dans une totale confiance en Dieu,
un total don de mon intelligence et de mon amour a ce qui arrivera, quelle que soit la chose dont il
puisse s'agir. Je dis « oui » d'avance.

Ceux qui acceptent sans comprendre, et savent dans le supra-conscient de leur étre qu'il s'agit de
quelque chose d'immense, ceux-la sont dans la Vérite.

L'heure du Christ, ou il glorifiera le Pére par le pouvoir sur toute chair qui lui a été conferé, est
I'neure solennelle du monde. La Croix du Christ étend ses bras sur le passé et sur I'avenir. Son ombre
lumineuse la précede et remonte jusqu'aux premiers jours d'aprés la chute ; sa lumiére cachee la suit et
redescend jusqu'aux derniers jours du monde.

Le Christ est prétre au sens souverain.

L'office du prétre est de donner le peuple a Dieu et de donner Dieu au peuple. La Croix est le lieu
de passage de toute la priére du monde vers Dieu et de toute la réponse de Dieu au monde.

Les lectures transmettent le message de la foi, avant que s'accomplisse le mystére de la foi. C'est
ainsi que I'Ecriture, parole du Christ, annonce I'Eucharistie, présence du Christ. Tels sont les deux
trésors de I'Eglise.

Si vous venez, en quéte des choses d'ici-bas, le cceur plein des espoirs et des événements d'ici-
bas, dans l'attente d'une réponse aux problemes personnels, sociaux, économiques ou politiques, etc...
Alors cela ne sert de rien. Il ne faut pas avoir un esprit clos sur les choses charnelles et temporelles
mais un esprit dégageé, prét a recevoir les choses d'un autre ordre. Sinon, rien ne sera.

Le vrai fond de la Parole, dans sa plénitude, c'est de passer d'un cceur a l'autre.

L'Eglise est 13, I'Epouse, pour continuer la prédication vivante de la vérité : « Qui vous écoute,
m'écoute ; qui vous méprise, me méprise ». C'est plus que I'Eglise que vous méprisez quand vous
méprisez I'Eglise qui vous enseigne le Credo.

Le Christ s'offre lui-méme, entrainant I'Eglise qui est I'Epouse, pour qu'elle puisse entrer dans
I'offrande, comme la Vierge au pied de la Croix ; I'Eglise qui consent, qui dit « oui ».

Chaque fois qu'un prétre, parce qu'il est consacré pour cela, prononce validement ce rite, le Christ
dans sa gloire, par la toute-puissance de sa divinité, s'en empare pour ouvrir ce moment-la sur la Croix.

La Croix est gardee dans I'éternité, c'est la plus splendide étoile des misericordes divines. Les
choses qui passent ici-bas restent présentes dans I'éternité divine. L'offrande du Sauveur est partie d'un
moment du temps et d'un point de l'espace, et elle s'est enfoncée dans I'éternité divine ou elle est
toujours vivante. Et tant que le monde dure, le Sauveur Jésus, qui est maintenant dans la gloire, ne veut
pas nous sauver autrement qu'a travers sa Croix, et, a un moment donné, il y a ce rayon de la Croix
sanglante qui vient au milieu de nous, mais enveloppé dans la douceur du rite.

Le sacrifice de la Croix ne va pas sans participation de I'hnumanité. Elle est appelée a s'y plonger :
pour étre rachetée ; pour offrir, elle aussi, le Christ rédempteur, le suivre dans 'offrande qu'il fait de
lui-méme, pour s'efforcer, en lui et par lui, d'étre corédemptrice. Ainsi, I'numanité constitue, a chacune
de ses étapes, I'Eglise, qui est le corps du Christ ; et la Croix est I'arbre ol se change en sang l'offrande
humaine de tous les temps.

22



Moi miserable qui suis ténebre, je vais recevoir une étreinte d'amour de la part de Jésus. Alors je
viens vers Lui... Pensez au geste du pére de famille avec I'enfant prodigue qui lui dit : « Pardonne-moi
car j'ai péche contre le Ciel et contre toi » (Lc 15, 19) : il le serre contre lui.

Plus un saint est dans I'amour plus il sent I'envahissement et la gravité du péché du monde dans
lequel il est plonge.

Ainsi cette Croix va plonger immédiatement dans notre temps. Cet acte, par lequel le Sauveur
Jesus, il y a deux mille ans, sauvait tous les temps et tous les espaces, s'est enfoncé dans I'éternité
divine ou il est impérissablement présent et est réactualisé chaque fois qu'il y a une consécration. Les
apparences séparées du pain et du vin vont déesigner, dans la douceur de ces humbles choses, la
tragédie de la Croix sanglante. A l'acte d'offrande, Dieu répond par une miséricorde descendant a
travers la Croix, sur toute I'numanité de tous les temps. Au moment de la consecration, les deux mille
ans qui nous separent de la Croix sont abolis : nous sommes la comme I'étaient la Sainte Vierge et saint
Jean.

Quand un prétre consacre, le Christ, trouant ce moment du temps, envoie dans les ténebres du
monde un rayon de sa passion qui déséquilibre les puissances du mal, purifie les profondeurs de
I'univers, afin que s'affirme la toute-puissance salvatrice de la Croix qui va prendre tous ceux qui
s'attachent a elle, avec leur misére humaine, pour la résurrection.

Je vous dis : « Ceci est mon Corps... » (Lc 22, 19). Je vous dis ces paroles-la et vous les éclairez
de votre foi et moi je vous les dis au nom de I'Eglise qui les éclaire avec la lumiére d'assistance... une
lumiére qui n'est pas d'inspiration prophétique, mais d'assistance pour continuer la prédication,
infailliblement... L'Eglise ne peut donner de nouvelles révélations, mais elle peut développer, au cours
des ages, la révélation qui a éte donnée une fois pour toutes et qui est terminée avec la mort du dernier
apotre.

Au moment de la consecration, quelle que soit la dévotion du prétre, il est dépassé par ces
mysteres-1a. Que peut-il sinon en étre, a certains moments, comme enivré ? On voudrait mourir... C'est
le moment, mon Dieu ! C'est le moment, Jésus ! On n'aurait pas peur de toute cette misere du péche
présent, de toutes les difformités qu'on sent en soi, on n'aurait pas peur parce que c'est le sang de la
Croix qui est la.

Le Christ ramasse toute la priere des temps passes et des temps futurs, l'integre a sa priére, « a
son cri et a ses larmes » (Heb., 5, 7) voila la médiation ascendante. Cette supplication est exaucée, et la
réponse de Dieu descend sur le Christ pour étre réepandue sur l'univers tout entier : de la plaie du coté
du Christ sortent de I'eau et du sang, symboles du baptéme et de I'Eucharistie.

Et a ce moment méme, le Christ en gloire est présent sans doute, mais c'est a travers sa passion
qu'il vient nous toucher.

« Qui mange ma chair et boit mon sang a la vie éternelle » (Jn 6, 54). Ce sont des choses folles
manger la chair et boire le sang !... Des choses completement folles, des folies de I'amour de Dieu.

Prises dans ce contexte-la, ces choses qui sont folles deviennent totalement intégrées dans une
courbe qui est une seule folie : celle de I'Amour de Dieu.

Jesus vient d'instituer I'Eucharistie, et, en méme temps, il institue le sacrement de I'Ordre, en
commandant aux apotres de faire ce qu'il vient de faire. 1l leur en donne le pouvoir, mais aussi l'ordre :
« Faites ceci en mémoire de moi » (Lc 22, 19).

Jusqu'a ce qu'il revienne...

Le mystére de I'Eucharistie est le mystére ol bat le cceur de I'Eglise, ou Dieu touche notre terre,
de la maniere la plus immédiate, pleine de la brilure de son amour.

Chaqgue Messe est, a travers la Croix du Christ, une grande bénédiction, une explosion silencieuse
de I'Amour, une grande descente de Dieu dans le monde pour empécher qu'il périsse et que le mal en
lui I'emporte sur le bien.

Et, en retour, chaque Messe provoque, dans une partie cachée du monde, une réponse d'amour,
qui, a travers la Croix du Christ, monte jusqu'a Dieu.

Le prétre dit : « Agneau de Dieu, qui 0tez le pecheé du monde... ». Le péché du monde... Ce n'est
pas un mal fictif : un océan de sang, de blasphemes, d'impuretés, de révoltes, d'orgueil... Le péché est

23



14, et il peut I'Gter, toutes les souillures ne le souilleront pas, c'est lui qui peut nous en purifier. Le prétre
rassemble & ce moment-la, devant lui, ce mystere de la tragédie du monde... et puis cette douceur de
I'’Agneau... Il dit: « Donnez-nous la paix ». Quelle paix ? Celle de Jésus sur la Croix quand il dit :
« Tout est consommé (Jn 19, 30), Pere, je remets mon ame entre tes mains » (Lc 23, 46), une paix qui
enveloppe toute la tragédie qu'il a surmonteée... Ce qui, en plénitude, ne peut étre vu que par les anges.

Chague Messe est offerte pour le monde entier, et les fidéles vont communier apres le prétre pour
s'unir a lui. Chaque communion est une étreinte, une étreinte sanglante, c'est la Croix qui s'‘ouvre et on
dit : « Non, ce n'est pas possible..., pas moi, Jésus ». Chacun vient avec la disposition creusée en lui par
I'intensite de son desir, par les souffrances passées, par les actes d'amour qu'il a pu faire autrefois... tout
cela va étre pris et comme illuminé par la communion qui sera a la fois sacramentelle et spirituelle.

Seuls les saints pourraient s'approcher de ce mystere sans trembler, et, plus que personne, ils se
sentent écrases par le voisinage de tant d'amour. Les autres hommes y paraissent avec leurs
incompréhensions, leurs distractions, leurs étroitesses, leur froideur. « Ils redescendent du Calvaire en
parlant de choses frivoles... » Faudra-t-il, a cause de ces miseres, supprimer l'institution divine ?

Jésus me demande de le manger avec son desir de sauver le monde : un désir de feu, c'est manger
du feu, c'est étre consumé soi-méme. Voila ce gu'il me demande apres I'avoir demandé aux apotres. -
« Mais Seigneur ! Ce n'est pas possible, il y a un malentendu ! Vous voyez bien qui je suis, et vous me
demandez de vous manger dans l'acte de la rédemption du monde ! - Non, il n'y a pas de malentendu,
je te demande... - Je n'ose pas... - Il n'y a pas de malentendu. C'est moi qui t'ai donné la vie jusqu'a
aujourd'hui encore. C'est moi qui fais que dans ton cceur il y a encore la foi surnaturelle a cause de
laquelle tu t'approches de moi. Tu as encore la force physique, tu as encore ton intelligence, tu peux
faire un acte de foi, un acte d'amour, crois-tu que tu pourrais faire cela si je n'étais pas la pour te porter
jusqu'a cette rencontre ? - C'est vrai. Alors encore une fois, vous voulez que jaille a vous, il y aura
cette rencontre entre nous... - Mais oui, mon pauvre enfant. N'aie pas peur de toutes tes souillures
passees ou présentes, de toutes tes obscurités, de toutes ces choses-la... n'aie pas peur : c'est moi qui te
prends dans mes bras, qui te serre contre mon cceur. - Mes péchés... - Oui, je les connais, tes péchés. -
Mais ils ne peuvent pas étre pardonnés ! Et il me serre plus fort contre lui. Voila ce que j'appelle le
choc de la Présence corporelle du Verbe. »

Il 'y a une Personne, celle du Verbe, parce qu'elle est corporellement présente, a laquelle vous
pouvez vous accrocher pour avoir les deux autres. C'est pourquoi Jésus s'appelle la VVoie pour entrer
dans la Trinité (Jn 14, 6).

C'est la Trinité tout entiére qui vient habiter dans votre cceur a cause de ce choc de la présence
corporelle du Sauveur.

C'est le Christ en gloire que nous recevons, mais les apparences du pain et du vin signifient une
tragédie. Le Christ veut venir @ moi a travers la Croix : « Jésus, qui étes dans la gloire, vous étes
maintenant dans le tabernacle sous ces humbles apparences qui me rappellent que c'est par le détour de
la Croix, en reférence a la Croix, que je dois monter vers vous qui venez a moi par la Croix ».

Chacun peut entrer 1a et rencontrer personnellement le Jésus de I'Evangile. Chacun, quelles que
soient ses ignorances, les fautes dont le souvenir peut I'accabler, ses secretes detresses intérieures, ose
approcher, comme jadis la pécheresse dans la maison de Simon le Pharisien (Lc 7, 36-50).

La vie divine s'enveloppe de tendresse, de condescendance, pour venir nous toucher sans nous
éblouir et dissiper la fragilité du monde. C'est tout le drame de la Croix sanglante et de la rédemption
du monde transmis dans le silence ineffable, la douceur, la paix du sacrifice non sanglant.

Et tous nous nous rencontrons, non plus comme des points disjoints d'une circonférence, mais
comme des points ayant trouve leur lieu de convergence, le Christ unique. Nous sommes venus le
recevoir pour faire avec Lui un Pain unique. Le Christ sacramenté vient pour nous unir, mais il est plus
précieux que I'Eglise toute entigre.

Ceux a qui ces choses la sont révélées, Jésus leur demande de s'unir a Lui.

24



