LETTRE ENCYCLIQUE

DE SA SAINTETE PIE X
PAPE PAR LA DIVINE PROVIDENCE

A TOUS LES PATRIARCHES, PRIMATS, ARCHEVEQUES, EVEQUES ET AUTRES
ORDINAIRES QUI SONT EN PAIX ET EN COMMUNION AVEC LE SIEGE APOSTOLIQUE

Sur les doctrines des modernistes.

A TOUS LES PATRIARCHES, PRIMATS, ARCHEVEQUES, EVEQUES ET AUTRES
ORDINAIRES QUI SONT EN PAIX ET EN COMMUNION AVEC LE SIEGE APOSTOLIQUE

PIE X, PAPE

VENERABLES FRERES
SALUT ET BENEDICTION APOSTOLIQUE

A la mission qui Nous a été confiée d’en-haut de paitre le troupeau du Seigneur, Jésus-Christ a assigné
comme premier devoir de garder avec un soin jaloux le dépét traditionnel de la foi, a I’encontre des
profanes nouveautés de langage comme des contradictions de la fausse science. Nul age, sans doute, ou
une telle vigilance ne ft nécessaire au peuple chrétien : car il n’a jamais manqué, suscites par I’ennemi du
genre humain, d’hommes au langage pervers®, diseurs de nouveautés et séducteurs?, sujets de I’erreur et
entrafnant & I’erreur®. Mais, il faut bien le reconnaitre, le nombre s’est accru étrangement, en ces derniers
temps, des ennemis de la Croix de Jésus-Christ qui, avec un art tout nouveau et souverainement perfide,
s’efforcent d’annuler les vitales énergies de I’Eglise, et méme, s’ils le pouvaient, de renverser de fond en
comble le regne de Jésus-Christ. Nous taire n’est plus de mise, si Nous voulons ne point paraitre infidéle
au plus sacré de Nos devoirs, et que la bonté dont Nous avons usé jusqu’ici, dans un espoir d’amendement,
ne soit taxée d’oubli de Notre charge.

Ce qui exige surtout que Nous parlions sans délai, c’est que, les artisans d’erreurs, il n’y a pas a les
chercher aujourd’hui parmi les ennemis déclarés. Ils se cachent, et c’est un sujet d’appréhension et
d’angoisse trés vives, dans le sein méme et au cceur de I’Eglise, ennemis d’autant plus redoutables qu’ils le
sont moins ouvertement. Nous parlons, Vénérables Freres, d’un grand nombre de catholiques laiques, et,
ce qui est encore plus & déplorer, de prétres, qui, sous couleur d’amour de I’Eglise, absolument courts de
philosophie et de théologie sérieuses, imprégnés au contraire jusqu’aux moelles d’un venin d’erreur puisé
chez les adversaires de la foi catholique, se posent, au mepris de toute modestie, comme rénovateurs de
I’Eglise ; qui, en phalanges serrées, donnent audacieusement I’assaut a tout ce qu’il y a de plus sacré dans
I’ceuvre de Jésus-Christ, sans respecter sa propre personne, qu’ils abaissent, par une témérité sacrilege,
jusgu’a la simple et pure humanité.

Ces hommes-la peuvent s’étonner que Nous les rangions parmi les ennemis de I’Eglise. Nul ne s’en
étonnera avec quelque fondement qui, mettant leurs intentions a part, dont le jugement est réservé a Dieu,
voudra bien examiner leurs doctrines, et, consequemment a celles-ci, leur maniére de parler et d’agir.
Ennemis de I’Eglise, certes ils le sont, et & dire qu’elle n’en a pas de pires on ne s’écarte pas du vrai. Ce
n’est pas du dehors, en effet, on I’a déja noté, c’est du dedans qu’ils trament sa ruine ; le danger est
aujourd’hui presque aux entrailles mémes et aux veines de I’Eglise : leurs coups sont d’autant plus sirs
qu’ils savent mieux ou la frapper. Ajoutez que ce n’est point aux rameaux ou aux rejetons qu’ils ont mis la
cognée, mais a la racine méme, c’est-a-dire a la foi et a ses fibres les plus profondes. Puis, cette racine

1



d’immortelle vie une fois tranchée, ils se donnent la tache de faire circuler le virus par tout I’arbre : nulle
partie de la loi catholique qui reste a I’abri de leur main, nulle qu’ils ne fassent tout pour corrompre. Et
tandis qu’ils poursuivent par mille chemins leur dessein néfaste, rien de si insidieux, de si perfide que leur
tactique : amalgamant en eux le rationaliste et le catholique, ils le font avec un tel raffinement d’habileté
qu’ils abusent facilement les esprits mal avertis. D’ailleurs, consommés en témérité, il n’est sorte de
conséquences qui les fassent reculer, ou plutdt qu’ils ne soutiennent hautement et opiniatrement. Avec
cela, et chose trés propre a donner le change, une vie toute d’activité, une assiduité et une ardeur
singulieres a tous les genres d’études, des mceurs recommandables d’ordinaire pour leur sévérité. Enfin, et
ceci parait oOter tout espoir de reméde, leurs doctrines leur ont tellement perverti I’ame qu’ils en sont
devenus contempteurs de toute autorité, impatients de tout frein: prenant assiette sur une conscience
faussée, ils font tout pour qu’on attribue au pur zéle de la vérité ce qui est oeuvre uniquement d’opiniatreté
et d’orgueil. — Certes, Nous avions espéré qu’ils se raviseraient quelque jour ; et, pour cela, Nous avions
usé avec eux d’abord de douceur, comme avec des fils, puis de sévérité ; enfin, et bien a contre-cceur, de
réprimandes publiques. VVous n’ignorez pas, Vénérables Fréeres, la stérilité de Nos efforts ; ils courbent un
moment la téte, pour la relever aussitdt plus orgueilleuse. Ah! s’il n’était question que d’eux, Nous
pourrions peut-étre dissimuler ; mais c’est la religion catholique, sa sécurité qui sont en jeu. Tréve donc au
silence, qui désormais serait un crime ! Il est temps de lever le masque a ces hommes-la et de les montrer a
I’Eglise universelle tels qu’ils sont.

Et comme une tactique des modernistes (ainsi les appelle-t-on communément et avec beaucoup de
raison), tactique en vérité fort insidieuse, est de ne jamais exposer leurs doctrines méthodiquement et dans
leur ensemble, mais de les fragmenter en quelque sorte et de les éparpiller ¢a et 1a, ce qui préte a les faire
juger ondoyants et indécis, quand leurs idées, au contraire, sont parfaitement arrétées et consistantes ; il
importe ici et avant tout de présenter ces mémes doctrines sous une seule vue, et de montrer le lien logique
qui les rattache entre elles. Nous Nous réservons d’indiquer ensuite les causes des erreurs et de prescrire
les remedes propres a retrancher le mal.

Et pour procéder avec clarté dans une matiére en vérité fort complexe, il faut noter tout d’abord que les
modernistes assemblent et mélangent pour ainsi dire en eux plusieurs personnages : c’est a savoir le
philosophe, le croyant, le théologien, I’historien, le critique, I’apologiste, le réformateur : personnages
qu’il importe de bien déméler si I’on veut connaitre a fond leur systéme et se rendre compte des principes
comme des conséquences de leurs doctrines.

Et pour commencer par le philosophe, les modernistes posent comme base de leur philosophie
religieuse la doctrine appelée communément agnosticisme. La raison humaine, enfermée rigoureusement
dans le cercle des phénomenes, c’est-a-dire des choses qui apparaissent, et telles précisément qu’elles
apparaissent, n’a ni la faculté ni le droit d’en franchir les limites ; elle n’est donc pas capable de s’élever
jusqu’a Dieu, non, pas méme pour en connaitre, par le moyen des créatures, I’existence : telle est cette
doctrine. D’ou ils inferent deux choses : que Dieu n’est point objet direct de science ; que Dieu n’est point
un personnage historique. Qu’advient-il, aprés cela, de la théologie naturelle, des motifs de crédibilité, de
la révélation extérieure ? 1l est aisé de le comprendre. Ils les suppriment purement et simplement et les
renvoient a I’intellectualisme, systéme, disent-ils, qui fait sourire de pitié, et des longtemps périmé. Rien
ne les arréte, pas méme les condamnations dont I’Eglise a frappé ces erreurs monstrueuses : car le Concile
du Vatican a décrété ce qui suit: Si quelqu’un dit que la lumiere naturelle de I’humaine raison est
incapable de faire connaitre avec certitude, par le moyen des choses créées, le seul et vrai Dieu, notre
Créateur et Maitre, qu’il soit anathéme® (1). Et encore : Si quelqu’un dit qu’il ne se peut faire, ou qu’il
n’est pas expédient que I’homme soit instruit par révélation divine du culte a rendre a Dieu, gu’il soit
anathéme®. Et enfin : Si quelqu’un dit que la révélation divine ne peut étre rendue croyable par des signes
extérieurs, et que ce n’est donc que par I’expérience individuelle ou par I’inspiration privée que les
hommes sont mus & la foi, qu’il soit anathéme®.

Maintenant, de I’agnosticisme, qui n’est apres tout qu’ignorance, comment les modernistes passent-ils a
I’athéisme scientifique et historique, dont la négation fait au contraire tout le caractére ; de ce qu’ils
ignorent si Dieu est intervenu dans I’histoire du genre humain, par quel artifice de raisonnement en
viennent-ils a expliquer cette méme histoire absolument en dehors de Dieu, qui est tenu pour n’y avoir
point eu effectivement de part? Le comprenne qui pourra. Toujours est-il qu’une chose, pour eux,
parfaitement entendue et arrétée, c’est que la science doit étre athée, pareillement I’histoire ; nulle place
dans le champ de I’une, comme de I’autre, sinon pour les phénomeénes : Dieu et le divin en sont bannis.

2



Quelles conséquences découlent de cette doctrine absurde, au regard de la personne sacrée du Sauveur,
des mysteres de sa vie et de sa mort, de sa résurrection et de son ascension glorieuse, c’est ce que nous
verrons bien tot.

L’agnosticisme n’est que le c6té négatif dans la doctrine des modernistes ; le c6té positif est constitué
par ce qu’on appelle I’immanence vitale. 1ls passent de I’un a I’autre en la maniére que voici. Naturelle ou
surnaturelle, la religion, comme tout autre fait, demande une explication. Or, la théologie naturelle une fois
répudiée, tout acces a la révélation fermé par le rejet des motifs de crédibilité, qui plus est, toute révélation
extérieure entierement abolie, il est clair que, cette explication, on ne doit pas la chercher hors de I’lhnomme.
C’est donc dans I’homme méme qu’elle se trouve, et, comme la religion est une forme de vie, dans la vie
méme de I’homme.

Voila I'immanence religieuse.

Or tout phénomene vital — et, on I’a dit, telle est la religion — a pour premier stimulant une nécessité,
un besoin ; pour premiére manifestation, ce mouvement du cceur appelé sentiment.

Il s’ensuit, puisque I’objet de la religion est Dieu, que la foi, principe et fondement de toute religion,
réside dans un certain sentiment intime, engendré lui-méme par le besoin du divin. Ce besoin, d’ailleurs,
ne se trahissant que dans de certaines rencontres déterminées et favorables, n’appartient pas de soi au
domaine de la conscience : dans le principe, il git au-dessous, et, selon un vocable emprunté de la
philosophie moderne, dans la subconscience, ou il faut ajouter que sa racine reste cachée, entierement
inaccessible a I’esprit.

Vent-on savoir maintenant en quelle maniere ce besoin du divin, si I’homme vient a I’éprouver, se
trouve finalement en religion ?

Les modernistes répondent: « La science et I’histoire sont enfermées entre deux bornes: I’une
extérieure, du monde visible ; I’autre intérieure, de la conscience. Parvenues la, impossible a elles de
passer outre : au dela, c’est I’inconnaissable. Justement, en face de cet inconnaissable, de celui, disons-
nous, qui est hors de I’homme, par dela la nature visible, comme de celui qui est en I’hnomme méme, dans
les profondeurs de la subconscience, sans nul jugement préalable (ce qui est du pur fidéisme), le besoin du
divin suscite dans I’ame portée a la religion un sentiment particulier. Ce sentiment a ceci de propre qu’il
enveloppe Dieu et comme objet et comme cause intime, et qu’il unit en quelque facon I’homme avec
Dieu. »

Telle est, pour les modernistes, la foi, et dans la foi ainsi entendue le commencement de toute religion.

La ne se borne pas leur philosophie, ou, pour mieux dire, leurs divagations.

Dans ce sentiment ils trouvent donc la foi ; mais aussi, avec la foi et dans la foi, la révélation.

Et pour la révélation, en effet, que veut-on de plus ? Ce sentiment qui apparait dans la conscience, et
Dieu qui, dans ce sentiment, quoique confusément encore, se manifeste a I’ame, n’est-ce point la une
révélation, ou tout au moins un commencement de révélation ? Méme, si I’on y regarde bien, du moment
que Dieu est tout ensemble cause et objet de la foi, dans la foi on trouve donc la révélation, et comme
venant de Dieu et comme portant sur Dieu, c’est-a-dire que Dieu y est dans le méme temps révélateur et
révelé. De la, Vénérables Fréres, cette doctrine absurde des modernistes, que toute religion est a la fois
naturelle et surnaturelle, selon le point de vue. De I3, I’équivalence entre la conscience et la révélation. De
la, enfin, la loi qui érige la conscience religieuse en regle universelle, entiérement de pair avec la
révélation, et a laquelle tout doit s’assujettir, jusqu’a I’autorité supréme dans sa triple manifestation,
doctrinale, cultuelle, disciplinaire.

On ne donnerait pas une idée compléte de I’origine de la foi et de la révélation, telle que I’entendent les
modernistes, si I’on n’attirait I’attention sur un point fort important, a raison des conséquences historico-
critiques qu’ils en tirent.

Il ne faut pas croire que I’inconnaissable s’offre a la foi isolé et nu ; il est, au contraire, relié étroitement
a un phénomene qui, pour appartenir au domaine de la science et de I’histoire, ne laisse pas de le déborder
par quelque endroit : ce sera un fait de la nature, enveloppant quelque mystere, ce sera encore un homme
dont le caractere, les actes, les paroles paraissent déconcerter les communes lois de I’histoire. Or, voici ce
qui arrive : I’inconnaissable, dans sa liaison avec un phénomeéne, venant a amorcer la foi, celle-ci s’étend
au phénomeéne lui-méme et le pénétre en quelque sorte de sa propre vie. Deux conséquences en dérivent. Il
se produit, en premier lieu, une espéce de transfiguration du phénomeéne, que la foi hausse au-dessus de
lui-méme et de sa vraie réalité, comme pour le mieux adapter, ainsi qu’une matiére, a la forme divine
qu’elle veut lui donner. 1l s’opére en second lieu une espéce de défiguration du phénomene, s’il est permis

3



d’employer ce mot, en ce que la foi, I’ayant soustrait aux conditions de I’espace et du temps, en vient a lui
attribuer des choses qui, selon la réalité, ne lui conviennent point. Ce qui arrive surtout, quand il s’agit
d’un phénomeéne du passé, et d’autant plus aisément que ce passé est plus lointain. De cette double
opération les modernistes tirent deux lois qui, ajoutées a une troisieme, déja fournie par I’agnosticisme,
forment comme les bases de leur critique historique. Un exemple éclaircira la chose, et Jésus-Christ va
nous le fournir. Dans la personne du Christ, disent-ils, la science ni I’histoire ne trouvent autre chose qu’un
homme. De son histoire, donc, au nom de la premiére loi, basée sur I’agnosticisme, il faut effacer tout ce
qui a caractere de divin. La personne historique du Christ a été transfigurée par la foi: il faut donc
retrancher encore de son histoire, de par la seconde loi, tout ce qui I’éléve au-dessus des conditions
historiques. Enfin, la méme personne du Christ a été défigurée par la foi : il faut donc, en vertu de la
troisieme loi, écarter en outre de son histoire les paroles, les actes, en un mot, tout ce qui ne répond point a
son caractére, & sa condition, & son éducation, au lieu et au temps ou il vécut. — Etrange paraitra, sans
doute, cette facon de raisonner : telle est pourtant la critique moderniste.

Le sentiment religieux, qui jaillit ainsi, par immanence vitale, des profondeurs de la subconscience, est
le germe de toute religion, comme il est la raison de tout ce qu’il a été ou sera jamais, en aucune religion.
Obscur, presque informe, a I’origine, ce sentiment est allé progressant sous I’influence secrete du principe
qui lui donna I’étre, et de niveau avec la vie humaine, dont on se rappelle qu’il est une forme. Ainsi
naquirent toutes les religions, y comprises les religions surnaturelles : elles ne sont toutes que des
efflorescences de ce sentiment. Et que I’on n’attende pas une exception en faveur de la religion
catholique : elle est mise entiérement sur le pied des autres. Son berceau fut la conscience de Jésus-Christ,
homme de nature exquise, comme il n’en fut ni n’en sera jamais ; elle est née Ia, non d’un autre principe
que de I'immanence vitale. — On est saisi de stupeur en face d’une telle audace dans I’assertion, d’une
telle aisance dans le blasphéme. Et ce ne sont point les incrédules seuls, VVénérables Freres, qui proférent
de telles témérités : ce sont des catholiques, ce sont des prétres méme, et nombreux, qui les publient avec
ostentation. Et dire qu’ils se targuent, avec de telles insanités, de rénover I’Eglise ! Certes, il ne s’agit plus
de la vieille erreur qui dotait la nature humaine d’une espéce de droit a I’ordre surnaturel. Que cela est
dépassé ! En I’homme qui est Jésus-Christ, aussi bien qu’en nous, notre sainte religion n’est autre chose
qu’un fruit propre et spontané de la nature. Y a-t-il rien, en vérité, qui détruise plus radicalement I’ordre
surnaturel ? C’est donc avec souverainement de raison que le Concile du Vatican a decrété ce qui suit : Si
quelqu’un dit que I’homme ne peut étre élevé a une connaissance et a une perfection qui surpassent la
nature, mais qu’il peut et qu’il doit, par un progres continu, parvenir enfin de lui-méme a la possession de
tout vrai et de tout bien, qu’il soit anathéme’.

Nous n’avons vu jusqu’ici, Vénérables Fréres, aucune place faite a I’intelligence. Selon les modernistes,
elle a pourtant sa part dans I’acte de foi, et il importe de dire laquelle. — Le sentiment dont il a été
question — précisément parce qu’il est sentiment et non connaissance — fait bien surgir Dieu en I’homme,
mais si confusément encore que Dieu, a vrai dire, ne s’y distingue pas, ou a peine, de I’homme lui-méme.
Ce sentiment, il faut donc qu’une lumiére le vienne irradier, y mettre Dieu en relief dans une certaine
opposition avec le sujet. C’est I’office de I’intelligence, faculté de pensée et d’analyse, dont I’lhomme se
sert pour traduire, d’abord en représentations intellectuelles, puis en expressions verbales, les phénoménes
de vie dont il est le théétre.

De la ce mot devenu banal chez les modernistes : I’homme doit penser sa foi.

L’intelligence survient donc au sentiment et, se penchant en quelque sorte sur lui, y opere a la fagon
d’un peintre qui, sur une toile vieillie, retrouverait et ferait reparaitre les lignes effacées du dessin : telle
est, a peu de chose pres, la comparaison fournie par I’un des maitres des modernistes.

Or, en ce travail, I’intelligence a un double procédé : d’abord, par un acte naturel et spontane, elle
traduit la chose en une assertion simple et vulgaire ; puis, faisant appel a la réflexion et a I’étude,
travaillant sur sa pensée, comme ils disent, elle interprete la formule primitive au moyen de formules
dérivées, plus approfondies et plus distinctes. Celles-ci, venant a étre sanctionnées par le magistére de
I’Eglise, constitueront le dogme.

Le dogme, son origine, sa nature, tel est le point capital dans la doctrine des modernistes. Le dogme,
d’apres eux, tire son origine des formules primitives et simples, essentielles, sous un certain rapport, a la
foi, car la révélation, pour étre vraie, demande une claire apparition de Dieu dans la conscience. Le dogme
lui-méme, si on les comprend bien, est contenu proprement dans les formules secondaires. Maintenant,
pour bien entendre sa nature, il faut voir avant tout quelle sorte de rapport il y a entre les formules

4



religieuses et le sentiment religieux.

Ce qui ne sera pas malaisé a découvrir si I’on se reporte au but de ces mémes formules, qui est de
fournir au croyant le moyen de se rendre compte de sa foi.

Elles constituent donc entre le croyant et sa foi une sorte d’entre-deux : par rapport a la foi, elles ne sont
que des signes inadéquats de son objet, vulgairement des symboles ; par rapport au croyant, elles ne sont
que de purs instruments.

D’ou I’on peut déduire qu’elles ne contiennent point la verité absolue : comme symboles, elles sont des
images de la vérité, qui ont a s’adapter au sentiment religieux dans ses rapports avec I’lhnomme ; comme
instruments, des véhicules de vérité, qui ont réciproquement a s’accommoder a I’hnomme dans ses rapports
avec le sentiment religieux. Et comme I’absolu, qui est I’objet de ce sentiment, a des aspects infinis, sous
lesquels il peut successivement apparaitre ; comme le croyant, d’autre part, peut passer successivement
sous des conditions fort dissemblables, il s’ensuit que les formules dogmatiques sont soumises a ces
mémes vicissitudes, partant sujettes a mutation.

Ainsi est ouverte la voie a, la variation substantielle des dogmes. Amoncellement infini de sophismes,
ol toute religion trouve son arrét de mort. Evoluer et changer, non seulement le dogme le peut, il le doit
c’est ce que les modernistes affirment hautement et qui d’ailleurs découle manifestement de leurs
principes. — Les formules religieuses, en effet, pour étre véritablement religieuses, non de simples
spéculations théologiques, doivent étre vivantes, et de la vie méme du sentiment religieux : ceci est une
doctrine capitale dans leur systéme, et déduite du principe de I’immanence vitale. Ne I’entendez pas en ce
sens qu’il soit nécessaire de construire les formules, surtout si elles sont imaginatives, précisément en vue
du sentiment : non, leur origine, leur nombre, jusqu’a un certain point leur qualité méme, importent assez
peu : ce qu’il faut, c’est que le sentiment, apres les avoir convenablement modifiées, s’il y a lieu, se les
assimile vitalement.

Ce qui revient a dire que la formule primitive demande a étre acceptée et sanctionnée par le cceur ; le
travail subséquent, d’ou s’engendrent les formules secondaires, a étre fait sous la pression du cceur. C’est
en cette vue surtout, c’est a-dire afin d’étre et de rester vivantes, qu’il est nécessaire qu’elles soient et
qu’elles restent assorties et au croyant et a sa foi. Le jour ou cette adaptation viendrait a cesser, ce jour-la
elles se videraient du méme coup de leur contenu primitif : il n’y aurait d’autre parti a prendre que de les
changer. — Etant donné le caractére si précaire et si instable des formules dogmatiques, on comprend a
merveille que les modernistes les aient en si mince estime, s’ils ne les méprisent ouvertement. Le
sentiment religieux, la vie religieuse, c’est ce qu’ils ont toujours aux lévres, ce qu’ils exaltent sans fin. En
méme temps, ils réprimandent I’Eglise audacieusement, comme faisant fausse route, comme ne sachant
pas discerner de la signification matérielle des formules leur sens religieux et moral, comme s’attachant
opiniatrement et stérilement a des formules vaines et vides, cependant qu’elles laissent la religion aller a sa
ruine. Aveugles et conducteurs d’aveugles qui, enflés d’une science orgueilleuse, en sont venus a cette
folie de pervertir I’éternelle notion de la vérité, en méme temps que la véritable nature du sentiment
religieux, inventeurs d’un systéme ou on les voit, sous I’empire d’un amour aveugle et effréné de
nouveauté, ne se préoccuper aucunement de trouver un point d’appui solide a la vérité, mais, méprisant
les saintes et apostoliques traditions, embrasser d’autres doctrines vaines, futiles, incertaines,
condamnées par I’Eglise, sur lesquelles, hommes trés vains eux-mémes, ils prétendent appuyer et asseoir
la vérité®,

Tel est, Vénérables Fréeres, le moderniste philosophe. Si maintenant, passant au croyant, nous voulons
savoir en quoi, chez ce méme moderniste, il se distingue du philosophe, une chose est premierement a
noter : c’est que le philosophe admet bien la réalité divine comme objet de la foi ; mais cette réalité, pour
lui, n’existe pas ailleurs que dans I’ame méme du croyant, c’est-a-dire comme objet de son sentiment et de
ses affirmations ; ce qui ne sort pas, apres tout, du monde des phénomeénes. Si Dieu existe en soi, hors du
sentiment et hors des affirmations, c’est de quoi il n’a cure: il en fait totalement abstraction. Pour le
croyant, au contraire, Dieu existe en soit indépendamment de lui, croyant, il en a la certitude, et c’est par la
qu’il se distingue du philosophe. Si maintenant vous demandez sur quoi, en fin de compte, cette certitude
repose, les modernistes repondent : sur I’expérience individuelle. Ils se séparent ainsi des rationalistes,
mais pour verser dans la doctrine des protestants et des pseudo-mystiques. Voici, au surplus, comme ils
expliquent la chose. Si I’on pénetre le sentiment religieux, on y découvrira facilement une certaine
intuition du cceur, gréce a laquelle, et sans nul intermédiaire, I’hnomme atteint la réalit¢ méme de Dieu :
d’ou une certitude de son existence, qui passe trés fort toute certitude scientifique.

5



Et cela est une véritable expérience et supérieure a toutes les expériences rationnelles. Beaucoup, sans
doute, la méconnaissent et la nient, tels les rationalistes : mais c’est tout simplement qu’ils refusent de se
placer dans les conditions morales qu’elle requiert. VVoila donc, dans cette expérience, ce qui, d’apres les
modernistes, constitue vraiment et proprement le croyant.

Combien tout cela est contraire a la foi catholique, nous I’avons déja vu dans un décret du Concile du
Vatican ; comment la voie s’en trouve ouverte a I’athéisme, de méme que par les autres erreurs déja
exposées, Nous le dirons plus loin. Ce que Nous voulons observer ici, c’est que la doctrine de I’expérience,
jointe a I’autre du symbolisme, consacre comme vraie toute religion, sans en excepter la religion paienne.
Est-ce qu’on ne rencontra pas, dans toutes les religions, des expériences de ce genre ? Beaucoup la disent.
Or, de quel droit les modernistes dénieraient-ils la vérité aux expériences religieuses qui se font, par
exemple, dans la religion mahométane ? Et en vertu de quel principe attribueraient-ils aux seuls
catholiques le monopole des expériences vraies ? Ils s’en gardent bien : les uns d’une fagcon voilée, les
autres ouvertement, ils tiennent pour vraies toutes les religions.

C’est aussi bien une nécessité de leur systeme. Car, posés leurs principes, a quel chef pourraient-ils
arguer une religion de fausseté ? Ce ne pourrait étre évidemment que pour la fausseté du sentiment, ou
pour celle de la formule. Mais, d’apres eux, le sentiment est toujours et partout le méme, substantiellement
identique ; quant a la formule religieuse, tout ce qu’on lui demande, c’est I’adaptation au croyant — quel
que soit par ailleurs son niveau intellectuel — en méme temps qu’a sa foi. Tout au plus, dans cette mélée
des religions, ce qu’ils pourraient revendiquer en faveur de la religion catholique, c’est qu’elle est plus
vraie, parce qu’elle est plus vivante ; c’est encore qu’elle est plus digne du nom de chrétienne, parce
qu’elle répond mieux que toute autre aux origines du christianisme.

De telles conclusions ne sauraient surprendre : elles découlent des prémisses.

Ce qui est fort étrange, c’est que des catholiques, c’est que des prétres, dont Nous aimons a penser que
de telles monstruosités leur font horreur, se comportent néanmoins, dans la pratique, comme s’ils les
approuvaient pleinement ; c’est que des catholiques, des prétres, décernent de telles louanges, rendent de
tels hommages aux coryphées de I’erreur, qu’ils prétent a penser que ce qu’ils veulent honorer par I3, c’est
moins les hommes eux-mémes, non indignes peut-étre de toute considération, que les erreurs par eux
ouvertement professées et dont ils se sont faits les champions.

Un autre point ou les modernistes se mettent en opposition flagrante avec la foi catholique, c’est que le
principe de I’expérience religieuse, ils le transférent a la tradition ; et la tradition, telle que I’entend
I’Eglise, s’en trouve ruinée totalement. Qu’est-ce que la tradition, pour les modernistes? La
communication faite a d’autres de quelque expérience originale, par I’organe de la prédication, et
moyennant la formule intellectuelle. Car, a cette derniere, en sus de la vertu représentative, comme ils
I’appellent, ils attribuent encore une vertu suggestive s’exercant soit sur le croyant méme pour réveiller en
lui le sentiment religieux, assoupi peut-étre, ou encore pour lui faciliter de réitérer les expériences déja
faites, soit sur les non-croyants pour engendrer en eux le sentiment religieux et les amener aux expériences
qu’on leur désire. C’est ainsi que I’expérience religieuse va se propageant a travers les peuples, et non
seulement parmi les contemporains, par la prédication proprement dite, mais encore de génération en
génération par I’écrit ou par la transmission orale. Or, cette communication d’expériences a des fortunes
fort diverses : tantdt elle prend racine et s’implante, tantot elle languit et s’éteint. C’est a cette épreuve,
d’ailleurs, que les modernistes, pour qui vie et vérité ne sont qu’un, jugent de la vérité des religions : si une
religion vit, c’est qu’elle est vraie ; si elle n’était pas vraie, elle ne vivrait pas. D’ou I’on conclut encore
toutes les religions existantes sont donc vraies.

Au point ou nous en sommes, Vénérables Freres, nous avons plus qu’il ne faut pour nous faire une idee
exacte des rapports qu’ils établissent entre la foi et la science, entendant aussi sous ce dernier mot
I’histoire. En premier lieu, leurs objets sont totalement étrangers entre eux, I’un en dehors de I’autre. Celui
de la foi est justement ce que la science déclare lui étre a elle-méme inconnaissable. De la un champ tout
divers : la science est toute aux phénomenes, la foi n’a rien a y voir ; la foi est toute au divin, cela est au-
dessus de la science. D’ou I’on conclut enfin qu’entre la science et la foi il n’y a point de conflit possible ;
qu’elles restent chacune chez elle, et elles ne pourront jamais se rencontrer ni, partant, se contredire.

Que si I’on objecte a cela qu’il est certaines choses de la nature visible qui relévent aussi de la foi, par
exemple la vie humaine de Jésus-Christ, ils le nieront.

Il est bien vrai, diront-ils, que ces choses-la appartiennent par leur nature au monde des phénomenes ;
mais, en tant qu’elles sont pénétrées de la vie de la foi, et que, en la maniére qui a été dite, elles sont

6



transfigurées et défigurées par la foi, sous cet aspect précis les voila soustraites au monde sensible et
transportées, en guise de matiére, dans I’ordre divin. Ainsi, a la demande si Jésus-Christ a fait de vrais
miracles et de véritables prophéties; s’il est ressuscité et monté au ciel : non, répondra la science
agnostique ; oui, répondra la foi.

Ou il faudra bien se garder pourtant de trouver une contradiction : la négation est du philosophe parlant
a des philosophes et qui n’envisage Jésus-Christ que selon la réalité historique ; I’affirmation est du
croyant s’adressant a des croyants et qui considére la vie de Jésus-Christ comme vécue a nouveau par la
foi et dans la loi.

Or, I’on se tromperait trés fort si I’on s’imaginait aprés cela que, entre la science et la foi, il n’existe de
subordination d’aucune sorte. C’est fort bien et fort justement pensé de la science ; mais non certes de la
foi, assujettie qu’elle est a la science, non pas a un titre mais a trois. — Il faut observer, premiérement,
que, dans tout fait religieux, a la réserve de la réalité divine, et de I’expérience qu’en a le croyant, tout le
reste, notamment les formules religieuses, ne dépasse point la sphere des phénomeénes, n’est point soustrait
par conséquent au domaine scientifique. Que le croyant s’exile donc du monde, s’il lui plait ; mais, tant
qu’il y reste, il doit subir les lois, le controle, le jugement de la science. — En second lieu, si I’on a dit que
la foi seule a Dieu pour objet, il faut I’entendre de la réalité divine, non de I’idée : car I’idée est tributaire
de la science, attendu que celle-ci, dans I’ordre logique, comme on dit, s’éléve jusqu’a I’absolu et a I’idéal.

A la science, donc, a la philosophie, de connaitre de I’idée de Dieu, de la guider dans son évolution et,
s’il venait a s’y méler quelque élément étranger, de la corriger. D’ou cette maxime des modernistes que
I’évolution religieuse doit se coordonner a I’évolution intellectuelle et morale, ou, pour mieux dire, et
selon le mot d’un de leurs maitres, s’y subordonner. — Enfin, I’lhomme ne souffre point en soi de
dualisme : aussi le croyant est-il stimulé par un besoin intime de synthese a tellement harmoniser entre
elles la science et la foi, que celle-ci ne contredise jamais a la conception générale que celle-la se fait de
I’univers. Ainsi donc, vis-a-vis de la foi, liberté totale de la science ; au contraire, et nonobstant qu’on les
ait données pour étrangeres I’une a I’autre, a la science asservissement de la foi.

Toutes choses, Vénérables Freres, qui sont en opposition formelle avec les enseignements de Notre
prédécesseur Pie IX. Il écrivait, en effet, qu’il est de philosophie, en tout ce qui regarde la religion, non de
commander mais d’obeéir, non de prescrire ce qui est a croire mais de I’embrasser avec une soumission
que la raison éclaire, de ne point scruter les profondeurs des mysteres de Dieu mais de les révérer en toute
piété et humilité®. Les modernistes renversent cet ordre, et méritent qu’on leur applique ce que Grégoire
IX, un autre de Nos prédécesseurs, écrivait de certains théologiens de son temps : Il en est parmi vous,
gonflés d’esprit de vanité ainsi que des outres, qui s’efforcent de déplacer, par des nouveautés profanes,
les bornes qu’ont fixées les Péres; qui plient les Saintes Lettres aux doctrines de la philosophie
rationnelle, par pure ostentation de science, sans viser a aucun profit des auditeurs... ; qui, séduits par
d’insolites et bizarres doctrines, mettent queue en téte et & la servante assujettissent la reine™®.

Ce qui jettera plus de jour encore sur ces doctrines des modernistes, c’est leur conduite, qui y est
pleinement conséquente. A les entendre, a les lire, on serait tenté de croire qu’ils tombent en contradiction
avec eux-mémes, gqu’ils sont oscillants et incertains. Loin de la : tout est pesé, tout est voulu chez eux, mais
a la lumiére de ce principe que la foi et la science sont I’une a I’autre étrangéres. Telle page de leur
ouvrage pourrait étre signée par un catholique ; tournez la page, vous croyez lire un rationaliste. Ecrivent-
ils histoire : nulle mention de la divinité de Jésus-Christ; montent-ils dans la chaire sacrée, ils la
proclament hautement. Historiens, ils dedaignent Péres et Conciles; catéchistes, ils les citent avec
honneur. Si vous y prenez garde, il y a pour eux deux exégeéses fort distinctes : I’exégése théologique et
pastorale, I’exégese scientifique et historique. — De méme, en vertu de ce principe que la science ne
releve a aucun titre de la foi, s’ils dissertent de philosophie, d’histoire, de critique, ils affichent en mille
maniéres — n’ayant pas horreur de marcher en cela sur les traces de Luther'! — leur mépris des
enseignements catholiques, des saints Péres, des Conciles cecuméniques, du magistére ecclésiastique ;
réprimandés sur ce point, ils jettent les hauts cris, se plaignant amerement qu’on viole leur liberté. Enfin,
vu que la foi est subordonnée a la science, ils reprennent I’Eglise — ouvertement et en toute rencontre —
de ce qu’elle s’obstine a ne point assujettir et accommoder les dogmes aux opinions des philosophes ;
quant a eux, apres avoir fait table rase de I’antique théologie, ils s’efforcent d’en introduire une autre,
complaisante celle-ci aux divagations de ces mémes philosophes.

Ici, Vénérables Freres, se présente a nous le moderniste théologien. La matiere est vaste et compliquée :
Nous la condenserons en peu de mots. Ce dont il s’agit, c’est de concilier la science et la foi, tout

7



naturellement par subordination; de la foi a la science. La méthode du moderniste théologien est tout
entiere a prendre les principes du philosophe et a les adapter au croyant : et c’est a savoir, les principes de
I’immanence et du symbolisme. Fort simple est le procédé. Le philosophe disait : Le principe de la foi est
immanent; le croyant ajoutait : Ce principe est Dieu ; le théologien conclut : Dieu est donc immanent dans
I’homme. Immanence théologique. De méme, le philosophe disait : Les représentations de I’objet de la foi
sont de purs symboles ; le croyant ajoutait : L’objet de la foi est Dieu en soi ; le théologien conclut : Les
representations de la réalité divine sont donc purement symboliques. Symbolisme théologique. Insignes
erreurs, plus pernicieuses I’une que I’autre, ainsi qu’on va le voir clairement parles consequences.

Et, pour commencer par le symbolisme, comme les symboles sont tout ensemble et symboles au regard
de I’objet et instruments au regard du sujet, il découle de la deux conséquences : la premiére, c’est que le
croyant ne doit point adhérer précisément a la formule, en tant que formule, mais en user purement pour
atteindre a la vérité absolue, que la formule voile et dévoile en méme temps qu’elle fait effort pour
exprimer, sans y parvenir jamais. La seconde, c’est que le croyant doit employer ces formules dans la
mesure ou elles peuvent lui servir, car c’est pour seconder sa foi, non pour I’entraver, qu’elles lui sont
données ; sous réserve toujours du respect social qui leur est dd, pour autant que le magistere public les
aura jugées aptes a traduire la conscience commune, et jusqu’a ce qu’il ait réformé ce jugement. Pour ce
qui est de I’immanence, il est assez malaisé de savoir sur ce point la vraie pensée des modernistes, tant
leurs opinions y sont divergentes. Les uns I’entendent en ce sens que Dieu est plus présent a I’lhnomme que
I’hnomme n’est présent a lui-méme : ce qui, sainement compris, est irréprochable. D’autres veulent que
I’action de Dieu ne fasse qu’un avec I’action de la nature, la cause premiére pénétrant la cause seconde, ce
qui est en réalité la ruine de I’ordre surnaturel. D’autres enfin expliquent tellement la chose qu’ils se font
soupconner d’interprétation panthéiste : ceux-ci sont d’accord avec eux-mémes et vraiment logiques.

A ce principe d’immanence s’en rattache un autre que I’on peut appeler de permanence divine ; il
differe du premier a peu prés comme I’expérience transmise par tradition de la simple expérience
individuelle. Un exemple éclaircira la chose, et il sera tiré de I’Eglise et des sacrements. 1l ne faut pas
s’imaginer, disent-ils, que les sacrements et I’Eglise aient été institués immédiatement par Jésus-Christ.
Cela est en contradiction avec I’agnosticisme, qui, en Jésus-Christ, ne voit autre chose qu’un homme, dont
la conscience, a I’instar de toute conscience humaine, est allée se formant peu a peu; avec la loi
d’immanence, qui répudie les applications faites du dehors, comme ils disent ; avec la loi d’évolution, qui
demande du temps pour le développement des germes, ainsi qu’une série changeante de circonstances ;
avec I’histoire, enfin, qui constate que les choses se sont passees effectivement selon les exigences de ces
lois. Ce qui n’empéche point, et il faut I’affirmer, que I’Eglise et les sacrements aient été institués
médiatement par Jésus-Christ. Voici de quelle maniére. Toutes les consciences chrétiennes furent
enveloppées en quelque sorte dans la conscience du Christ, ainsi que la plante dans son germe. Et de méme
que les rejetons vivent de la vie du germe, ainsi faut-il dire que tous les chrétiens vivent de la vie de Jésus-
Christ. Or, la vie de Jésus-Christ est divine, selon la foi ; divine sera donc aussi la vie des chrétiens. Et
c’est pourquoi, s’il arrive que la vie chrétienne, dans la suite des temps, donne naissance aux sacrements et
a I’Eglise, on pourra affirmer en toute vérité que I’origine en vient de Jésus-Christ et qu’elle est divine.
C’est par le méme procédé que la divinité sera octroyée aux Saintes Ecritures, qu’elle le sera aux dogmes.
— La se borne a peu prés la théologie des modernistes : mince bagage sans doute, mais plus que suffisant
si I’on tient, avec eux, que la foi doit en passer par tous les caprices de la science. De tout ceci Nous
laisserons a chacun le soin d’en faire I’application a ce qui va suivre ; elle est aisée.

Nous avons surtout parlé jusqu’ici de I’origine et de la nature de la foi. Or, dans le systeme des
modernistes, la foi a plusieurs rejetons, dont voici les principaux : I’Eglise, le dogme, le culte, les Livres
Saints. Voyons ce qu’ils en disent. Pour commencer par le dogme, il est si connexe avec la foi que Nous
avons déja da en retracer plus haut I’origine et la nature. 1l nait du besoin qu’éprouve le croyant de
travailler sur sa pensée religieuse, en vue d’éclairer de plus en plus et sa propre conscience et celle des
autres. Ce travail consiste a pénétrer et a expliquer la formule primitive : ce qui ne doit point s’entendre
d’un développement d’ordre rationnel et logique, mais commandé entierement par les circonstances : ils
I’appellent, d’un mot assez obscur pour qui n’est pas au fait de leur langage, vital. Il arrive ainsi qu’autour
de la formule primitive naissent peu & peu des formules secondaires organisées par la suite en corps de
doctrine, ou, pour parler avec eux, en constructions doctrinales, sanctionnées en outre par le magistere
public, comme répondant a la conscience commune, elles recevront le nom de dogme. Du dogme il faut
distinguer avec soin les pures spéculations théologiques. Celles-ci, d’ailleurs, pour n’étre point vivantes, a

8



proprement parler, de la vie de la foi, ne laissent pas d’avoir leur utilité : elles servent & concilier la
religion avec la science, a supprimer entre elles tout conflit; de méme a éclairer extérieurement la religion,
a la défendre ; elles peuvent enfin constituer une matiere en préparation pour un dogme futur. — Du culte
il y aurait peu a dire, si ce n’était que sous ce mot sont compris les Sacrements ; et sur les Sacrements les
modernistes greffent de fort graves erreurs. Le culte nait d’une double nécessité, d’un double besoin : car,
on I’a remarqué, la nécessité, le besoin, telle est, dans leur systéme, la grande et universelle explication. Le
premier besoin, ici, est de donner a la religion un corps sensible ; le second, de la propager, a quoi il ne
faudrait pas songer sans formes sensibles ni sans les actes sanctifiants que I’on appelle sacrements. Les
sacrements, pour les modernistes, sont de purs signes ou symboles, bien que doués d’efficacité. Ils les
comparent a de certaines paroles, dont on dit vulgairement qu’elles ont fait fortune, parce qu’elles ont la
vertu de faire rayonner des idées fortes et pénétrantes, qui impressionnent et remuent. Comme ces paroles
sont a ces idées, de méme les sacrements au sentiment religieux. Rien de plus. Autant dire, en vérité, et
plus clairement, que les sacrements n’ont été institués que pour nourrir la foi : proposition condamnée par
le Concile de Trente : Si quelqu’un dit que les sacrements n’ont été institués que pour nourrir la foi, qu’il
soit anathéme™.

De I’origine et de la nature des Livres Saints Nous avons déja touché quelque chose. Ils ne constituent,
non plus, que de simples rejetons de la foi. Si I’on veut les définir exactement, on dira qu’ils sont le recueil
des expériences faites dans une religion donnée, non point expériences a la portée de tous et vulgaires,
mais extraordinaires et insignes. Ceci est dit de nos Livres Saints de I’Ancien et du Nouveau Testament,
aussi bien que des autres.

Et une remarque qu’ils ajoutent, fort avisée a leur point de vue, c’est que si I’expérience roule toujours
sur le présent, elle peut puiser néanmoins sa matiére et dans le passé et dans I’avenir, attendu que le
croyant vit, sous la forme du présent, et les choses du passé qu’il fait renaitre par le souvenir, et celles de
I’avenir qu’il anticipe par la prévision. De la, parmi les Livres Saints, les Livres historiques et les
apocalyptiques.

C’est Dieu qui parle dans ces Livres, par I’organe du croyant ; mais, selon la théologie moderniste, par
voie d’immanence et de permanence vitale.

Demande-t-on ce qu’il en est de I’inspiration ? L’inspiration, répondent-ils, ne differe pas, si ce n’est
par I’intensité, de ce besoin qu’éprouve tout croyant de communiquer sa foi, par I’écrit ou par la parole. On
trouve quelque chose de semblable dans I’inspiration poétique, et on se souvient du mot fameux : Un Dieu
est en nous ; de lui qui nous agite vient cette flamme. C’est ainsi que Dieu, dans leur doctrine, est le
principe de I’inspiration des Saints Livres.

Cette inspiration, ajoutent-ils, rien, dans ces mémes Livres, qui lui échappe. En quoi vous les croiriez
plus orthodoxes que certains autres de ce temps, qui la rétrécissent quelque peu, en lui dérobant, par
exemple, ce qu’ils appellent les citations tacites. Jonglerie de mots et apparences pures. Si I’on commence
par déclarer, selon les principes de I’agnosticisme, que la Bible est un ouvrage humain, écrit par des
hommes et pour des hommes : sauf a les dire théologiquement divins par immanence, le moyen de rétrécir
I’inspiration ? Universelle, I’inspiration, oui, au sens moderniste ; nulle, au sens catholique.

Nous voici a I’Eglise, ol leurs fantaisies vont nous offrir plus ample matigre.

L’Eglise est née d’un double besoin: du besoin qu’éprouve tout fidele, surtout s’il a eu quelque
expérience originale, de communiquer sa foi ; ensuite, quand la foi est devenue commune, ou, comme on
dit, collective, du besoin de s’organiser en société, pour conserver, accroitre, propager le trésor commun.

Alors, qu’est-ce donc que I’Eglise ?

Le fruit de la conscience collective, autrement dit de la collection des consciences individuelles :
consciences qui, en vertu de la permanence vitale, dérivent d’un premier croyant — pour les catholiques,
de Jésus-Christ.

Or, toute société a besoin d’une autorité dirigeante, qui guide ses membres a la fin commune, qui, en
méme temps, par une action prudemment conservatrice, sauvegarde ses éléments essentiels, c’est-a-dire,
dans la société religieuse, le dogme et le culte. Dela, dans I’Eglise catholique, le triple pouvoir
disciplinaire, doctrinal, liturgique. De I’origine de cette autorité se déduit sa nature ; comme de sa nature,
ensuite, ses droits et ses devoirs. Aux temps passés, c’était une erreur commune que I’autorité fat venue a
I’Eglise du dehors, savoir de Dieu immédiatement : en ce temps-la, on pouvait & bon droit la regarder
comme autocratique. Mais on en est bien revenu aujourd’hui. De méme que I’Eglise est une émanation
vitale de la conscience collective, de méme, & son tour, I’autorité est un produit vital de I’Eglise.

9



La conscience religieuse, tel est donc le principe d’ou I’autorité procéde, tout comme I’Eglise, et, s’il on
est ainsi, elle en dépend. Vient-elle a oublier ou méconnaitre cette dépendance, elle tourne en tyrannie.
Nous sommes a une époque ou le sentiment de la liberté est en plein épanouissement : dans I’ordre civil, la
conscience publique a créé le régime populaire. Or, il n’y a pas deux consciences dans I’homme, non plus
que deux vies. Si I'autorité ecclésiastique ne veut pas, au plus intime des consciences, provoquer et
fomenter un conflit, a elle de se plier aux formes démocratiques. Au surplus, a ne le point faire, c’est la
ruine. Car il y aurait folie a s’imaginer que le sentiment de la liberté, au point ou il en est, puisse reculer.
Enchainé de force et contraint, terrible serait son explosion ; elle emporterait tout, Eglise et religion. —
Telles sont, en cette matiere, les idées des modernistes, dont c’est, par suite, le grand souci de chercher une
voie de conciliation entre I’autorité de I’Eglise et la liberté des croyants.

Mais I’Eglise n’a pas seulement & s’entendre amicalement avec les siens ; ses rapports ne se bornent pas
au dedans ; elle en a encore avec le dehors. Car, elle n’occupe pas seule le monde ; en regard, il y a
d’autres sociétés, avec qui elle ne peut se dispenser de communiquer et d’avoir commerce. Vis-a-vis de
celles-ci, quels sont donc ses droits et ses devoirs ; c’est ce qu’il s’agit de déterminer, et non pas sur
d’autre principe, bien entendu, que sa nature méme, telle qu’ils I’ont décrite. — Les regles qu’ils
appliquent sont les mémes que pour la science et la foi, sauf que la il s’agissait d’objet, ici de fins. De
méme donc que la foi et la science sont étrangéres I’une a I’autre, a raison de la diversité des objets ; de
méme, I’Eglise et I’Etat, & raison de la diversité des fins, spirituelle pour I’Eglise, temporelle pour I’Etat.

Autrefois, on a pu subordonner le temporel au spirituel ; on a pu parler de questions mixtes, ot I’Eglise
apparaissait comme reine, maitresse. La raison en est que I’on tenait alors I’Eglise comme instituée
directement de Dieu, en tant qu’il est auteur de I’ordre surnaturel. Mais cette doctrine, aujourd’hui,
philosophie et histoire s’accordent a la répudier. Donc séparation de I’Eglise et de I’Etat, du catholique et
du citoyen. Tout catholique, car il est en méme temps citoyen, a le droit et le devoir, sans se préoccuper de
I’autorité de I’Eglise, sans tenir compte de ses désirs, de ses conseils, de ses commandements, au mépris
méme de ses réprimandes, de poursuivre le bien public en la maniére qu’il estime la meilleure. Tracer et
prescrire au citoyen une ligne de conduite, sous un prétexte quelconque, est un abus de la puissance
ecclésiastique, contre lequel c’est un devoir de réagir de toutes ses forces.

Les principes dont toutes ces doctrines dérivent ont été solennellement condamnés par Pie VI, Notre
prédécesseur, dans sa Constitution Auctorem fidei'*.

Il ne suffit pas a I’école moderniste que I’Etat soit séparé de I’Eglise. De méme que la foi doit se
subordonner a la science, quant aux éléments phénoménaux, ainsi faut-il que dans les affaires temporelles
I’Eglise s’assujettisse a I’Etat. Cela, ils ne le disent peut-étre pas encore ouvertement ; ils le diront quand
sur ce point ils seront logiques. Posé, en effet, que dans les choses temporelles I’Etat est maitre, s’il arrive
que le croyant, aux actes intérieurs de religion, dont il ne se contente pas d’aventure, en veuille ajouter
d’extérieurs, comme serait I’administration des sacrements, la conséquence nécessaire, c’est qu’ils
tombent sous la domination de I’Etat. Et que dire alors de I’autorité ecclésiastique, dont justement il n’est
pas un seul acte qui ne se traduise a I’extérieur ? 1l faudra donc qu’elle lui soit totalement assujettie. C’est
I’évidence de ces conclusions qui a amene bon nombre de protestants libéraux a rejeter tout culte extérieur,
méme toute société religieuse extérieure, et a essayer de faire prévaloir une religion purement individuelle.
— Si les modernistes n’en sont point encore arrivés la, ce qu’ils demandent, en attendant, c’est que
I’Eglise veuille, sans trop se faire prier, suivre leurs directions, et qu’elle en vienne enfin & s’harmoniser
avec les formes civiles. Telles sont leurs idées sur I"autorité disciplinaire. — Quant a I’autorité doctrinale
et dogmatique, bien plus avancées, bien plus pernicieuses sont sur ce point leurs doctrines. VVeut-on savoir
comment ils imaginent le magistére ecclésiastique ? Nulle société religieuse, disent-ils, n’a de véritable
unité que si la conscience religieuse de ses membres est une, et une aussi la formule qu’ils adoptent.

Or, cette double unité requiert une espéce d’intelligence universelle, dont ce soit I’office de chercher et
de déterminer la formule répondant le mieux a la conscience commune, qui ait en outre suffisamment
d’autorite, cette formule une fois arrétée, pour I’imposer a la communauté. De la combinaison et comme
de la fusion de ces deux éléments, intelligence qui choisit la formule, autorité qui I’impose, résulte, pour
les modernistes, la notion du magistére ecclésiastique. Et comme ce magistére a sa premiere origine dans
les consciences individuelles, et qu’il remplit un service public pour leur plus grande utilité, il est de toute
évidence qu’il s’y doit subordonner, par la méme se plier aux formes populaires. Interdire aux consciences
individuelles de proclamer ouvertement et hautement leurs besoins ; baillonner la critique, I’empécher de
pousser aux évolutions nécessaires, ce n’est donc plus I’usage d’une puissance commise pour des fins

10



utiles, c’est un abus d’autorité.

Puis, I’usage de cette autorité ou puissance a besoin de se tempérer.

Condamner et proscrire un ouvrage a I’insu de I’auteur sans explication de sa part, sans discussion, cela
véritablement confine a la tyrannie.

En somme, ici encore, il faut trouver une voie moyenne ou soient assurés tout ensemble les droits de
I’autorité et ceux de la liberté. En attendant, que fera le catholique ? 1l se proclamera hautement tres
respectueux de I’autorité, mais sans se démentir le moins du monde, sans rien abdiquer de son caractére ni
de ses idées.

Généralement, voici ce qu’ils imposent a I’Eglise.

Du moment que sa fin est toute spirituelle, I’autorité religieuse doit se dépouiller de tout cet appareil
extérieur, de tous ces ornements pompeux par lesquels elle se donne comme en spectacle. En quoi ils
oublient que la religion, si elle appartient a I’ame proprement, n’y est pourtant pas confinée, et que
I’honneur rendu a Iautorité rejaillit sur Jésus-Christ, qui I’a instituée.

Pour épuiser toute cette matiere de la foi et de ses rejetons, il nous reste a voir comment les modernistes
entendent leur développement. — Ils posent tout d’abord ce principe général que, dans une religion
vivante, il n’est rien qui ne soit variable, rien qui ne doive varier. D’ou ils passent a ce que I’on peut
regarder comme le point capital de leur systeme, savoir I’évolution.

Des lois de I’évolution, dogme, Eglise, culte, Livres Saints, foi méme, tout est tributaire, sous peine de
mort. Que I’on reprenne sur chacune de ces choses en particulier les enseignements des modernistes, et ce
principe ne pourra surprendre. Quant a son application, quant a la mise en acte des lois de I’évolution,
voici leur doctrine, et d’abord pour la foi. Commune a tous les hommes et obscure, disent-ils, fut la forme
primitive de la foi : parce que précisément elle prit naissance dans la nature méme et dans la vie de
I’hnomme. Ensuite elle progressa, et ce fut par évolution vitale, c’est-a-dire non pas par adjonction de
nouvelles formes venues du dehors et purement adventices, mais par pénétration croissante du sentiment
religieux dans la conscience. Et ce progrés fut de deux sortes : négatif, par élimination de tout élément
étranger, tel que le sentiment familial ou national ; positif, par solidarité avec le perfectionnement
intellectuel et moral de I’homme, ce perfectionnement ayant pour effet d’élargir et d’éclairer de plus en
plus la notion du divin, on méme temps que d’élever et d’affiner le sentiment religieux.

Pour expliquer ce progres de la foi, il n’y a pas a recourir a d’autres causes qu’a celles-la mémes qui lui
donnérent origine, si ce n’est qu’il faut y ajouter I’action de certains hommes extraordinaires, ceux que
nous appelons prophétes, et dont le plus illustre a été Jésus-Christ. 1ls concourent au progrées de la foi soit
parce qu’ils offrent dans leur vie et dans leurs discours quelque chose de mystérieux dont la foi s’empare
et gu’elle finit par attribuer a la divinité, soit parce qu’ils sont favorisés d’expériences originales, en
harmonie avec les besoins des temps ou ils vivent. — Le progres du dogme est d0 surtout aux obstacles
que la foi doit surmonter, aux ennemis qu’elle doit vaincre, aux contradictions qu’elle doit écarter.
Ajoutez-y un effort perpétuel pour pénétrer toujours plus profondément ses propres mysteres.

Ainsi est-il arrivé — pour nous borner a un seul exemple — que, ce quelque chose de divin que la foi
reconnaissait en Jésus-Christ, elle est allée I’élevant et I’élargissant peu a peu et par degreés, jusqu’a ce que
de lui finalement elle a fait un Dieu. — Le facteur principal de I’évolution du culte est la nécessité
d’adaptation aux coutumes et traditions populaires, comme aussi le besoin de mettre a profit la valeur que
certains actes tirent de I’accoutumance. Pour 1’Eglise enfin, c’est le besoin de se plier aux conjonctures
historiques, de s’harmoniser avec les formes existantes des sociétés civiles.

Telle est I’évolution dans le détail.

Ce que nous voulons y faire noter d’une fagon toute spéciale, c’est la théorie des nécessités ou besoins :
elle a d’ailleurs été jusqu’ici la base de tout ; et c’est la-dessus que portera cette fameuse méthode qu’ils
appellent historique.

Nous n’en avons pas fini avec I’évolution. L’évolution est due, sans doute, a ces stimulants, les
besoins ; mais sous leur seule action, entrainée hors de la ligne traditionnelle, en rupture avec le germe
initial, elle conduirait a la ruine plut6t qu’au progres.

Disons donc, pour rendre pleinement la pensée des modernistes, que I’évolution résulte du conflit de
deux forces, dont I’une pousse au progres, tandis que I’autre tend a la conservation.

La force conservatrice, dans I’Eglise, c’est la tradition, et la tradition y est représentée par I’autorité
religieuse. Ceci, et en droit et en fait : en droit, parce que la défense de la tradition est comme un instinct
naturel de I’autorité ; en fait, parce que, planant au-dessus des contingences de la vie, I’autorité ne sent pas,

11



ou que trés peu, les stimulants du progres. La force progressive, au contraire, qui est celle qui répond aux
besoins, couve et fermente dans les consciences individuelles, et dans celles-la surtout qui sont en contact
plus intime avec la vie. Voyez-vous poindre ici, Vénérables Fréres, cette doctrine pernicieuse qui veut
faire des laiques, dans I’Eglise, un facteur de progrés ? Or, c’est en vertu d’une sorte de compromis et de
transaction entre la force conservatrice et la force progressive que les changements et les progrés se
réalisent. Il arrive que les consciences individuelles, certaines du moins, réagissent sur la conscience
collective : celle-ci, a son tour, fait pression sur les dépositaires de I’autorité, jusqu’a ce qu’enfin ils
viennent a composition ; et, le pacte fait, elle veille a son maintien.

On comprend maintenant I’étonnement des modernistes quand ils sont réprimandés et frappés. Ce qu’on
leur reproche comme une faute, mais c’est ce qu’ils regardent au contraire comme un devoir sacré. En
contact intime avec les consciences, mieux que personne, sirement mieux que I’autorité ecclésiastique, ils
en connaissent les besoins : ils les incarnent, pour ainsi dire, en eux. Des lors, ayant une parole et une
plume, ils en usent publiquement, c’est un devoir. Que I’autorité les réprimande tant qu’il lui plaira : ils ont
pour eux leur conscience et une expérience intime qui leur dit avec certitude que ce qu’on leur doit, ce sont
des louanges, non des reproches. Puis ils réfléchissent que, apres tout, les progres ne vont pas sans crise, ni
les crises sans victimes. Victimes, soit! ils le seront aprés les prophétes, aprés Jésus-Christ. Contre
I’autorité qui les maltraite ils n’ont point d’amertume : aprés tout, elle fait son devoir d’autorité. Seulement
ils déplorent qu’elle reste sourde a leurs objurgations, parce qu’en attendant les obstacles se multiplient
devant les @mes en marche vers I’idéal. Mais I’heure viendra, elle viendra sGrement, ou il faudra ne plus
tergiverser, parce qu’on peut bien contrarier I’évolution, on ne la force pas. Et ils vont leur route ;
réprimandés et condamnés, ils vont toujours, dissimulant sous des dehors menteurs de soumission une
audace sans bornes. lls courbent hypocritement la téte, pendant que de toutes leurs pensées, de toutes leurs
énergies, ils poursuivent plus audacieusement que jamais le plan tracé.

Ceci est chez eux une volonté et une tactique et parce qu’ils tiennent qu’il faut stimuler I’autorité, non
la détruire ; et parce qu’il leur importe de rester au sein de I’Eglise pour y travailler et y modifier peu a peu
la conscience commune : avouant par la, mais sans s’en apercevoir, que la conscience commune n’est donc
pas avec eux, et que c’est contre tout droit qu’ils s’en prétendent les interpretes.

Ainsi, Vénérables Freres, la doctrine des modernistes, comme I’objet de leurs efforts, c’est qu’il n’y ait
rien de stable, rien d’immuable dans I’Eglise. lls ont eu des précurseurs, ceux dont Pie I1X, Notre
prédécesseur, écrivait : Ces ennemis de la révelation divine exaltent le progrés humain et prétendent, avec
une témérité et une audace vraiment sacriléges, I’introduire dans la religion catholique, comme si cette
religion n’était pas I’ceuvre de Dieu, mais I’ceuvre des hommes, une invention philosophique quelcongue,
susceptible de perfectionnements humains™. — Sur la révélation et le dogme, en particulier, la doctrine
des modernistes n’offre rien de nouveau : nous la trouvons condamnée dans le Syllabus de Pie IX, ou elle
est énoncée en ces termes: La révélation divine est imparfaite, sujette par conséquent a un progres
continu et indéfini, en rapport avec le progrés de la raison humaine® ; plus solennellement encore, dans le
Concile du Vatican : La doctrine de foi que Dieu a révélée n’a pas été proposée aux intelligences comme
une invention philosophique qu’elles eussent a perfectionner, mais elle a été confiée comme un dépot divin
a I’Epouse de Jésus-Christ pour étre par elle fidélement gardée et infailliblement interprétée. C’est
pourquoi aussi le sens des dogmes doit &tre retenu tel que notre Sainte Mére I’Eglise I’a une fois défini, et
il ne faut jamais s’écarter de ce sens, sous le prétexte et le nom d’une plus profonde intelligence™. Par I3,
et méme en matiére de loi, le développement de nos connaissances, loin d’étre contrarié, est secondé au
contraire et favorisé. C’est pourquoi le Concile du Vatican poursuit : Que I’intelligence, que la science,
que la sagesse croisse et progresse, d’un mouvement vigoureux et intense, en chacun comme en tous, dans
le fidele comme dans toute I’Eglise, d’age en age, de siécle en siécle ; mais seulement dans son genre,
c’est-a-dire selon le méme dogme, le méme sens, la méme acception®’.

Aprés avoir étudie chez les modernistes le philosophe, le croyant, le théologien, il Nous reste a
considérer I’historien, le critique, I’apologiste, le réformateur.

Certains d’entre les modernistes, adonnés aux études historiques, paraissent redouter trés fort qu’on les
prenne pour des philosophes : de philosophie ils n’en savent pas le premier mot. Astuce profonde. Ce
qu’ils craignent, c’est qu’on ne les soupconne d’apporter en histoire des idées toutes faites, de provenance
philosophique, qu’on ne les tienne pas pour assez objectifs, comme on dit aujourd’hui. Et pourtant, que

12



leur histoire, que leur critique soient pure oeuvre de philosophe, que leurs conclusions historico-critiques
viennent en droiture de leurs principes philosophiques, rien de plus facile a démontrer.

Leurs trois premiéres lois sont contenues dans trois principes philosophiques déja vus: savoir, le
principe de I’agnosticisme, le principe de la transfiguration des choses par la foi ; le principe, enfin, que
Nous avons cru pouvoir nommer de défiguration. — De par I’agnosticisme, I’histoire, non plus que la
science, ne roule que sur des phénomenes. Conclusion : Dieu, toute intervention de Dieu dans les choses
humaines, doivent étre renvoyées a la foi, comme de son ressort exclusif. Que s’il se présente une chose ou
le divin et I’humain se mélangent, Jésus-Christ, par exemple, 1’Eglise, les sacrements, il y aura donc a
scinder ce compose et a en dissocier les éléments : I’humain restera a I’histoire, le divin ira a la foi. De I3,
fort courante chez les modernistes, la distinction du Christ de I’histoire et du Christ de la foi, de I’Eglise de
I’histoire et de I’Eglise de la foi, des sacrements de I’histoire et des sacrements de la foi, et ainsi de suite.
Puis, tel qu’il apparait dans les documents, cet élément humain retenu pour I’histoire a été lui-méme
transfiguré manifestement par la foi, c’est-a-dire élevé au-dessus des conditions historiques. 1l faut donc
en éliminer encore toutes les adjonctions que la foi y a faites, et les renvoyer a la foi elle-méme et a
I’histoire de la foi ; ainsi, en ce qui regarde Jésus-Christ, tout ce qui dépasse I’homme selon sa condition
naturelle et selon la conception que s’en fait la psychologie, I’lhnomme aussi de telle région et de telle
époque. — Enfin, au nom du troisieme principe philosophique, les choses mémes qui ne dépassent pas la
sphére historique sont passées au crible : tout ce qui, au jugement des modernistes, n’est pas dans la
logique des faits, comme ils disent, tout ce qui n’est pas assorti aux personnes, est encore écarté de
I’histoire et renvoyé a la foi. Ainsi ils prétendent que Notre-Seigneur n’a jamais proféré de parole qui ne
pat étre comprise des multitudes qui I’environnaient. D’ou ils inférent que toutes les allégories que I’on
rencontre dans ses discours doivent étre rayées de son histoire réelle, et transférées a la foi. Demande-t-on
peut-étre au nom de quel critérium s’opérent de tels discernements ? Mais c’est en étudiant le caractére de
I’nomme, sa condition sociale, son éducation, I’ensemble des circonstances ou se déroulent ses actes :
toutes choses, si Nous I’entendons bien, qui se résolvent en un critérium purement subjectif. Car voici le
procédé : ils cherchent a se revétir de la personnalité de Jésus-Christ; puis tout ce qu’ils eussent fait eux-
mémes en semblables conjectures, ils n’hésitent pas a le lui attribuer. — Ainsi, absolument a priori, et au
nom de certains principes philosophiques qu’ils affectent d’ignorer mais qui sont les bases de leur systeme,
ils dénient au Christ de I’histoire réelle la divinité, comme a ses actes tout caractére divin; quant a
I’homme, il n’a fait ni dit que ce qu’ils lui permettent, eux, en se reportant aux temps ou il a vécu, de faire
ou de dire.

Or, de méme que I’histoire recoit de la philosophie ses conclusions toutes faites, ainsi de I’histoire la
critique. En effet, sur les données fournies par I’historien, le critique fait deux parts dans les documents.
Ceux qui répondent a la triple élimination vont a I’histoire de la foi ou a I’histoire intérieure ; le résidu
reste a I’histoire réelle. Car ils distinguent soigneusement cette double histoire ; et ce qui est a noter, c’est
que I’histoire de la foi, ils I’opposent a I’histoire réelle, précisément en tant que réelle : d’ou il suit que des
deux Christs que Nous avons mentionnes, 1’un est réel ; I’autre, celui de la foi, n’a jamais existé dans la
réalité ; I’un a vecu en un point du temps et de I’espace, I’autre n’a jamais vécu ailleurs que dans les
pieuses méditations du croyant. Tel, par exemple, le Christ que nous offre I’Evangile de saint Jean : cet
Evangile n’est, d’un bout & I’autre, qu’une pure contemplation.

La ne se borne pas la tutelle exercée par la philosophie sur I’histoire. Les documents partagés en deux
lots, comme il a été dit, voici reparaitre le philosophe avec son principe de I’immanence vitale.
L’ immanence vitale, déclare-t-il, est ce qui explique tout dans I’histoire de I’Eglise, et puisque la cause ou
condition de toute émanation vitale réside dans quelque besoin, il s’ensuit que nul fait n’anticipe sur le
besoin correspondant ; historiquement, il ne peut que lui étre postérieur. La-dessus, voici comment
I’historien opére.

S’aidant des documents qu’il peut recueillir, contenus dans les Livres Saints ou pris d’ailleurs, il dresse
une sorte de nomenclature des besoins successifs par ol est passée I’Eglise ; et une fois dressée, il la remet
au critique. Celui-ci, la recevant d’une main, prenant, de I’autre, le lot de documents assignés a I’histoire
de la foi, échelonne ceux-ci le long des ages, dans un ordre et a des époques qui répondent exactement a
celle-1a, guidé par ce principe que la narration ne peut que suivre le fait, comme le fait, le besoin. Il est
vrai, d’ailleurs, que certaines parties des Livres Saints, les Epitres, par exemple, constituent le fait méme
créé par le besoin. Mais, quoi qu’il en soit, c’est une loi que la date des documents ne saurait autrement se
déterminer que par la date des besoins auxquels successivement I’Eglise a été sujette.

13



Suit une autre opération, car il y a a distinguer entre I’origine d’un fait et son développement : ce qui
nait en un jour ne prend des accroissements qu’avec le temps.

Le critique reviendra donc aux documents échelonnés déja par lui a travers les ages, et en fera encore
deux parts, I’une se rapportant a I’origine, I’autre au développement. Puis, la derniére, il la répartira a
diverses époques, dans un ordre déterminé. Le principe qui le dirigera dans cette opération lui sera fourni
une fois de plus par le philosophe. Car, d’aprés le philosophe, une loi domine et régit I’histoire, c’est
I’évolution. A I’historien donc de scruter a nouveau les documents, d’y rechercher attentivement les
conjonctures ou conditions que I’Eglise a traversées au cours de sa vie, d’évaluer sa force conservatrice,
les nécessités intérieures et extérieures qui I’ont stimulée au progres, les obstacles qui ont essayée de lui
barrer la route, en un mot, tout ce qui peut renseigner sur la maniere dont se sont appliquées en elle les lois
de I’évolution. Cela fait, et comme conclusion de cette étude, il trace une sorte d’esquisse de I’histoire de
I’Eglise ; le critique y adapte son dernier lot de documents, la plume court, I’histoire est écrite. — Nous
demandons : qui en sera dit I’auteur ? L historien ? Le critique ? A coup sdr ni I’un ni I’autre, mais bien le
philosophe. Du commencement a la fin, n’est-ce pas I’a priori ? Sans contredit, et un a priori ou I’hérésie
foisonne. Ces hommes-la nous font véritablement compassion : d’eux I’ Ap6tre dirait : 1ls se sont évanouis
dans leurs pensées... se disant sages, ils sont tombés en démence'. Mais ou ils soulévent le cceur
d’indignation, ¢’est quand ils accusent I’Eglise de torturer les textes, de les arranger et de les amalgamer a
sa guise et pour les besoins de sa cause. Simplement, ils attribuent & I’Eglise ce qu’ils doivent sentir que
leur reproche tres nettement leur conscience.

De cet échelonnement, de cet éparpillement le long des siecles, il suit tout naturellement que les Livres
Saints ne sauraient plus étre attribués aux auteurs dont ils portent le nom.

Qu’a cela ne tienne !

Ils n’hésitent pas a affirmer couramment que les livres en question, surtout le Pentateuque et les trois
premiers Evangiles, se sont formés lentement d’adjonctions faites a une narration primitive fort bréve :
interpolations par maniére d’interprétations théologiques ou allégoriques, ou simplement transitions et
sutures.

C’est que, pour dire la chose d’un mot, il y a a reconnaitre dans les Livres Sacrés une évolution vitale,
parallele et méme conséquente a I’évolution de la foi.

Aussi bien, ajoutent-ils, les traces de cette évolution y sont si visibles qu’on en pourrait quasiment
écrire I’histoire.

Ils I’écrivent, cette histoire, et si imperturbablement que vous diriez qu’ils ont vu de leurs yeux les
écrivains a I’ceuvre, alors que, le long des ages, ils travaillaient a amplifier les Livres Saints. La critique
textuelle vient a la rescousse : pour confirmer cette histoire du texte sacre, ils s’évertuent a montrer que tel
fait, que telle parole n’y est point a sa place, ajoutant d’autres critiques du méme acabit. VVous croiriez, en
Vvérité, qu’ils se sont construit certains types de narrations et de discours sur lesquels ils jugent ce qui est ou
ce qui n’est pas déplacé. Et combien ils sont aptes a ce genre de critique ! A les entendre vous parler de
leurs travaux sur les Livres Sacrés, grace auxquels ils ont pu découvrir en ceux-ci tant de choses
défectueuses, il semblerait vraiment que nul homme avant eux ne les a feuilletés, qu’il n’y a pas eu a les
fouiller en tous sens une multitude de docteurs infiniment supérieurs a eux en génie, en érudition, en
sainteté ; lesquels docteurs, bien loin d’y trouver a redire, redoublaient au contraire, & mesure qu’ils les
scrutaient plus profondément, d’actions de gréaces a la bonté divine, qui avait daigné de la sorte parler aux
hommes. C’est que, malheureusement, ils n’avaient pas les mémes auxiliaires d’études que les
modernistes, savoir, comme guide et régle, une philosophie venue de I’agnosticisme, et comme critérium
eux-mémes. Il Nous semble avoir exposé assez clairement la méthode historique des modernistes. Le
philosophe ouvre la marche ; suit I’historien ; puis, par ordre, la critique interne et la critique textuelle. Et
comme le propre de la cause premiere est de laisser sa vertu dans tout ce qui suit, il est de toute évidence
que nous ne sommes pas ici en face d’une critique quelconque, mais bien agnostique, immanentiste,
évolutionniste. C’est pourquoi quiconque I’embrasse et I’emploie fait profession par la méme d’accepter
les erreurs qui y sont impliquées et se met en opposition avec la foi catholique. S’il en est ainsi, on ne peut
étre qu’étrangement surpris de la valeur que lui prétent certains catholiques. A cela il y a deux causes :
d’une part, I’alliance étroite qu’ont faite entre eux les historiens et les critiques de cette école, au-dessus de
toutes les diversités de nationalité et de religion ; d’autre part, chez ces mémes hommes, une audace sans
bornes : que I’un d’entre eux ouvre les levres, les autres d’une méme voix I’applaudissent, en criant au
progres de la science ; quelqu’un a-t-il le malheur de critiquer I’une ou I’autre de leurs nouveautés, pour

14



monstrueuse qu’elle soit, en rangs serrés ils fondent sur lui ; qui la nie est traité d’ignorant, qui I’embrasse
et la déefend est porté aux nues. Abusés par la, beaucoup vont a eux qui, s’ils se rendaient compte des
choses, reculeraient d’horreur. — A la faveur de I’audace et de la prépotence des uns, de la Iégereté et de
I’imprudence des autres, il s’est formé comme une atmospheére pestilentielle qui gagne tout, pénetre tout et
propage la contagion.

Passons a I’apologiste.

L apologiste, chez les modernistes, reléve encore du philosophe, et a double titre.

D’abord, indirectement, en ce que, pour theme, il prend I’histoire, dictée, comme Nous I’avons vu, par
le philosophe. Puis, directement, en ce qu’il emprunte de lui ses lois. De la cette affirmation courante chez
les modernistes que la nouvelle apologétique doit s’alimenter aux sources psychologiques et historiques.
Donc, les modernes apologistes entrent en matiére en avertissant les rationalistes que s’ils défendent la
religion, ce n’est pas sur les données des Livres Saints ni sur les histoires qui ont cours dans I’Eglise,
écrites sous I’inspiration des vieilles méthodes ; mais sur une histoire réelle, rédigée a la lumiere des
principes modernes, et selon toute la rigueur des méthodes modernes. Et ce n’est pas par maniere
d’argumentation ad hominem qu’ils parlent ainsi ; nullement, mais parce qu’ils tiennent, en effet, cette
derniere histoire pour la seule vraie. Qu’ils se tranquillisent ! les rationalistes les savent sincéeres : ne les
connaissent-ils pas bien pour les avoir vus combattre & leurs cotés, sous le méme drapeau ? et ces louanges
gu’ils leur décernent, n’est-ce pas un salaire ? louanges qui feraient horreur a un vrai catholique, mais dont
eux, les modernistes, se félicitent, et qu’ils opposent aux réprimandes de I’Eglise. — Mais voyons leurs
procédés apologétiques. La fin qu’ils se proposent, ¢’est d’amener le non-croyant a faire I’expérience de la
religion catholique, expérience qui est, d’aprés leurs principes, le seul vrai fondement de la foi. Deux voies
y aboutissent I’une objective, I’autre subjective. La premiere procéde de I’agnosticisme. Elle tend a faire la
preuve que la religion catholique, celle-1a surtout, est douée d’une telle vitalité que son histoire, pour tout
psychologue et pour tout historien de bonne foi, cache une inconnue. En cette vue, il est nécessaire de
démontrer que cette religion, telle qu’elle existe aujourd’hui, est bien la méme qui fut fondée par Jésus-
Christ, c’est-a-dire le produit d’un développement progressif du germe gu’il apporta au monde. Ce germe,
il s’agit donc, avant tout, de le bien déterminer; et ils prétendent le faire par la formule suivante : Le Christ
a annoncé I’avénement du royaume de Dieu comme devant se réaliser a bréve échéance, royaume dont il
devait étre lui-méme, de par la volonté divine, I’agent et I’ordonnateur. Puis on doit montrer comment ce
germe, toujours immanent et permanent au sein de la religion catholique, est allé se développant lentement
au cours de I’histoire, s’adaptant successivement aux divers milieux qu’il traversait, empruntant d’eux, par
assimilation vitale, toutes les formes dogmatiques, cultuelles, ecclésiastiques qui pouvaient lui convenir ;
tandis que, d’autre part, il surmontait tous les obstacles, terrassait tous les ennemis, survivant a toutes les
attaques et a tous les combats. Quiconque aura bien et ddment considéré tout cet ensemble d’obstacles,
d’adversaires, d’attaques, de combats, ainsi que la vitalité et la fécondité qu’y affirme I’Eglise, devra
reconnaitre que, si les lois de I’évolution sont visibles dans sa vie, elles n’expliquent pas, néanmoins, le
tout de son histoire : qu’une inconnue s’en dégage, qui se dresse devant I’esprit. Ainsi raisonnent-ils, sans
s’apercevoir que la détermination du germe primitif est un a priori du philosophe agnostique et
évolutionniste, et que la formule en est gratuite, créée pour les besoins de la cause.

Tout en s’efforcant, par de telles argumentations, d’ouvrir accés dans les @mes a la religion catholique,
les nouveaux apologistes concedent d’ailleurs bien volontiers qu’il s’y rencontre nombre de choses dont on
pourrait s’offenser.

IIs vont méme, et non sans une sorte de plaisir mal dissimulé, jusqu’a proclamer hautement que le
dogme — ils I’ont constaté — n’est pas exempt d’erreurs et de contradictions. Ils ajoutent aussitot, il est
vrai, que tout cela est non seulement excusable, mais encore — étrange chose, en vérité ! — juste et
legitime. Dans les Livres Sacrés, il y a maints endroits, touchant a la science ou a I’histoire, ou se
constatent des erreurs manifestes. Mais ce n’est pas d’histoire ni de science que ces livres traitent, c’est
uniquement de religion et de morale. L’histoire et la science n’y sont que des sortes d’involucres, ou les
expériences religieuses et morales s’enveloppent, pour pénétrer plus facilement dans les masses. Si, en
effet, les masses n’entendaient pas autrement les choses, il est clair qu’une science et une histoire plus
parfaites eussent été d’obstacle plutdt que de secours. Au surplus, les Livres Saints, étant essentiellement
religieux, sont par la méme nécessairement vivants. Or, la vie a sa vérité et sa logique propres, bien
différentes de la vérité et de la logique rationnelles, d’un autre ordre, savoir, vérité d’adaptation et de
proportion soit avec le milieu ou se déroule la vie, soit avec la fin ou elle tend. Enfin, ils poussent si loin

15



les choses que, perdant toute mesure, ils en viennent a déclarer ce qui s’explique par la vie vrai et légitime.
Nous, Vénérables Fréres, pour qui il n’existe qu’une seule et unique vérité, et qui tenons que les Saints
Livres, écrits sous I’inspiration du Saint-Esprit, ont Dieu pour auteur'®, Nous affirmons que cela équivaut
a préter a Dieu lui-méme le mensonge d’utilité ou mensonge officieux, et Nous disons avec saint
Augustin : En une autorité si haute, admettez un seul mensonge officieux, il ne restera plus parcelle de ces
Livres, dés qu’elle paraitra difficile ou a pratiquer ou a croire, dans laquelle il ne soit loisible de voir un
mensonge de I’auteur, voulu & dessein en vue d’un but?®. Et ainsi il arrivera, poursuit le saint Docteur, que
chacun croira ce qu’il voudra, ne croira pas ce qu’il ne voudra pas. — Mais les nouveaux apologistes
vont de I’avant, fort allégrement. Ils accordent encore que, dans les Saints Livres, certains raisonnements,
allégués pour justifier telle ou telle doctrine, ne reposent sur aucun fondement rationnel, ceux, par
exemple, qui s’appuient sur les prophéties. Ils ne sont d’ailleurs nullement embarrassés pour les défendre :
artifices de prédication, disent-ils, 1égitimés par la vie.

Quoi encore ? En ce qui regarde Jésus-Christ, ils reconnaissent, bien plus ils affirment qu’il a erré
manifestement dans la détermination du temps ou I’avenement du royaume de Dieu devait se réaliser.
Aussi bien, quoi d’étonnant, s’il était lui-méme tributaire des lois de la vie ! — Apreés cela, que ne diront-
ils pas des dogmes de I’Eglise ! Les dogmes! ils foisonnent de contradictions flagrantes mais, sans
compter que la logique vitale les accepte, la vérité symbolique n’y répugne pas : est-ce qu’il ne s’agit pas
de I’infini ? et est-ce que I’infini n’a pas d’infinis aspects ? Enfin, ils tiennent tant et si bien a soutenir et a
défendre les contradictions, qu’ils ne reculent pas devant cette déclaration, que le plus bel hommage a
rendre a I’Infini, c’est encore d’en faire I’objet de propositions contradictoires. En vérité, quand on a
Iégitimé la contradiction, y a-t-il quelque chose que I’on ne puisse légitimer ?

Ce n’est pas seulement par des raisonnements objectifs que le non-croyant peut étre disposé a la foi,
mais encore par des arguments subjectifs. En cette vue, les modernistes, revenant & la doctrine de
I’immanence, s’efforcent de persuader a cet homme que, en lui, dans les profondeurs mémes de sa nature
et de sa vie, se cachent I’exigence et le désir d’une religion, non point d’une religion quelconque, mais de
cette religion spécifique qui est le catholicisme, absolument postulée, disent-ils, par le plein
épanouissement. de la vie.

Ici, Nous ne pouvons Nous empécher de déplorer une fois encore et trés vivement qu’il se rencontre des
catholiques qui, répudiant I’immanence comme doctrine, I’emploient néanmoins comme méthode
d’apologétique ; qui le font, disons-Nous, avec si peu de retenue, qu’ils paraissent admettre dans la nature
humaine, au regard de I’ordre surnaturel, non pas seulement une capacité et une convenance — choses
que, de tout temps, les apologistes catholiques ont eu soin de mettre en relief, — mais une vraie et
rigoureuse exigence.

A vrai dire, ceux des modernistes qui recourent ainsi a une exigence de la religion catholique sont les
modéres.

Quant aux autres, que I’on peut appeler intégralistes, ce qu’ils se font forts de montrer au non-croyant,
caché au fond de son étre, c’est le germe méme que Jésus-Christ porta dans sa conscience et qu’il a légué
au monde.

Telle est, Vénérables Freres, rapidement esquissée, la methode apologétique des modernistes, en
parfaite concordance, on le voit, avec leurs doctrines, méthodes et doctrines semées d’erreurs, faites non
pour édifier mais pour détruire ; non pour susciter des catholiques mais pour précipiter les catholiques a
I’hérésie ; mortelles méme a toute religion.

I Nous reste a dire quelques mots du réformateur.

Déja, par tout ce que Nous avons exposé jusqu’ici, on a pu se faire une idée de la manie réformatrice
qui possede les modernistes ; rien, absolument rien, dans le catholicisme, & quoi elle ne s’attaque. —
Réforme de la philosophie, surtout dans les Séminaires : que I’on relégue la philosophie scolastique dans
I’histoire de la philosophie, parmi les systemes périmés, et que I’on enseigne aux jeunes gens la
philosophie moderne, la seule vraie, la seule qui convienne a nos temps. — Réforme de la théologie : que
la théologie dite rationnelle ait pour base la philosophie moderne ; la théologie positive, pour fondement
I’histoire des dogmes. — Quant a I’histoire, qu’elle ne soit plus écrite ni enseignée que selon leurs
méthodes et leurs principes modernes. — Que les dogmes et la notion de leur évolution soient harmonisés
avec la science et I’histoire. — Que dans les catéchismes on n’insere plus, en fait de dogmes, que ceux qui
auront été réformés et qui seront a la portée du vulgaire. — En ce qui regarde le culte, que I’on diminue le
nombre des dévotions extérieures, ou tout au moins qu’on en arréte I’accroissement. Il est vrai de dire que

16



certains, par un bel amour du symbolisme, se montrent assez coulants sur cette matiere. — Que le
gouvernement ecclésiastique soit réformé dans toutes ses branches, surtout la disciplinaire et la
dogmatique. Que son esprit, que ses procédés extérieurs soient mis en harmonie avec la conscience, qui
tourne a la démocratie ; qu’une part soit donc faite dans le gouvernement au clergé inférieur et méme aux
laiques ; que I’autorité soit décentralisee. — Réforme des Congrégations romaines, surtout de celles du
Saint-Office et de I’Index. — Que le pouvoir ecclésiastique change de ligne de conduite sur le terrain
social et politique; se tenant en dehors des organisations politiques et sociales, qu’il s’y adapte néanmaoins,
pour les pénétrer de son esprit.

En morale, ils font leur le principe des américanistes que les vertus actives doivent aller avant les
passives, dans I’estimation que I’on en fait comme dans la pratique. — Au clergé ils demandent de revenir
a I’humilité et a la pauvreté antiques, et, quant a ses idées et son action, de les régler sur leurs principes.

Il en est enfin qui, faisant écho a leurs maitres protestants, désirent la suppression du célibat
ecclésiastique.

Que reste-t-il donc sur quoi, et par application de leurs principes, ils ne demandent réforme ?

Quelqu’un pensera peut-étre, VVénérables Fréres, que cette exposition des doctrines des modernistes
Nous a retenu trop longtemps. Elle était pourtant nécessaire, soit pour parer a leur reproche coutumier que
Nous ignorons leurs vraies idées, soit pour montrer que leur systeme ne consiste pas en théories éparses et
sans lien, mais bien en un corps parfaitement organisé, dont les parties sont si bien solidaires entre elles
qu’on n’en peut admettre une sans les admettre toutes. C’est pour cela aussi que Nous avons di donner a
cette exposition un tour quelque peu didactique, sans avoir peur de certains vocables barbares en usage
chez eux. Maintenant, embrassant d’un seul regard tout le systéme, qui pourra s’étonner que Nous le
définissions le rendez-vous de toutes les hérésies ? Si quelqu’un s’était donné la tache de recueillir toutes
les erreurs qui furent jamais contre la foi et d’en concentrer la substance et comme le suc en une seule,
veritablement il n’e(t pas mieux réussi. Ce n’est pas encore assez dire : ils ne ruinent pas seulement la
religion catholique, mais, comme Nous I’avons déja insinué, toute religion.

Les rationalistes les applaudissent, et ils ont pour cela leurs bonnes raisons : les plus sincéres, les plus
francs saluent en eux leurs plus puissants auxiliaires.

Revenons, en effet, un moment, Vénérables Freres, a cette doctrine pernicieuse de I’agnosticisme.
Toute issue fermée vers Dieu du c6té de I’intelligence, ils se font forts d’en ouvrir une autre du c6té du
sentiment et de I’action. Tentative vaine. Car qu’est-ce, apres tout, que le sentiment, sinon une réaction de
I’ame & I’action de I’intelligence ou des sens ? Otez Iintelligence : I’homme, déja si enclin & suivre les
sens, en deviendra I’esclave. Vaine tentative a un autre point de Vue. Toutes ces fantaisies sur le sentiment
religieux n’aboliront pas le sens commun. Or, ce que dit le sens commun, c’est que I’émotion et tout ce qui
captive I’ame, loin de favoriser la découverte de la vérité, I’entravent. Nous parlons, bien entendu, de la
Vérité en soi : quant a cette autre vérité purement subjective, issue du sentiment et de I’action, si elle peut
étre bonne aux jongleries de mots, elle ne sert de rien a I’homme, a qui il importe surtout de savoir si, hors
de lui, il existe un Dieu, entre les mains de qui il tombera un jour. — Pour donner quelque assiette au
sentiment, les modernistes recourent a I’experience. Mais I’expérience, qu’y ajoute-t-elle ? Absolument
rien, sinon une certaine intensité qui entraine une conviction proportionnée de la réalité de I’objet. Or, ces
deux choses ne font pas que le sentiment ne soit sentiment, ils ne lui dtent pas son caractere qui est de
décevoir, si I’intelligence ne le guide ; au contraire, ce caractére, ils le confirment et I’aggravent, car plus
le sentiment est intense et plus il est sentiment. — En matiere de sentiment religieux et d’expérience
religieuse, vous n’ignorez pas, Vénérables Freres, quelle prudence est nécessaire, quelle science aussi qui
dirige la prudence. Vous le savez de votre usage des ames, de celles surtout ou le sentiment domine ; vous
le savez aussi de la lecture des ouvrages ascétiques, ouvrages que les modernistes prisent fort peu mais qui
témoignent d’une science autrement solide que la leur, d’une sagacité d’observation autrement fine et
subtile. En vérité, n’est-ce pas une folie, ou tout au moins une souveraine imprudence, de se fier sans nul
contréle a des expériences comme celles que prénent les modernistes ?

Et qu’il Nous soit permis en passant de poser une question : Si ces expériences ont tant de valeur a leurs
yeux, pourquoi ne la reconnaissent-ils pas a celle que des milliers et des milliers de catholiques déeclarent
avoir sur leur compte a eux et qui les convainc qu’ils font fausse route ? Est-ce que, par hasard, ces
dernieres expériences seraient les seules fausses et trompeuses ? La trés grande majorité des hommes tient

17



fermement et tiendra toujours que le sentiment et I’expérience seuls, sans étre éclairés et guidés de la
raison, ne conduisent pas a Dieu. Que reste-t-il donc, sinon I’anéantissement de toute religion et
I’athéisme ? — Ce n’est certes pas la doctrine du symbolisme qui pourra le conjurer. Car si tous les
éléments, dans la religion, ne sont que de purs symboles de Dieu, pourquoi le nom méme de Dieu, le nom
de personnalité divine ne seraient-ils pas aussi de purs symboles ? Cela admis, voila la personnalité de
Dieu mise en question et la voie ouverte au panthéisme. — Au panthéisme, mais cette autre doctrine de
I’immanence divine y conduit tout droit. Car Nous demandons si elle laisse Dieu distinct de I’homme ou
non : si distinct, en quoi differe-t-elle de la doctrine catholique et de quel droit rejeter la révélation
extérieure ? Si non distinct, nous voila en plein panthéisme. Or, la doctrine de I’immanence, au sens
moderniste, tient et professe que tout phénomene de conscience est issu de I’homme en tant qu’homme. La
conclusion rigoureuse, c’est I’identité de I’lhnomme et de Dieu, c’est-a-dire le panthéisme.

La méme conclusion découle de la distinction qu’ils posent entre la science et la foi.

L’ objet de la science, c’est la réalité du connaissable ; I’objet de la foi, au contraire, la réalité de
I’inconnaissable. Or, ce qui fait I’inconnaissable, c’est sa disproportion avec I’intelligence, disproportion
que rien au monde, méme dans la doctrine des modernistes, ne peut faire disparaitre. Par conséquent,
I’inconnaissable reste et restera éternellement inconnaissable, autant au croyant qu’a I’homme de la
science . La religion d’une réalité inconnaissable, voila donc la seule possible. Et pourquoi cette réalité ne
serait-elle pas I’ame universelle du monde dont parle tel rationaliste, c’est ce que Nous ne voyons pas. —
Voila qui suffit, et surabondamment, pour montrer par combien de routes le modernisme conduit a
I’anéantissement de toute religion. Le premier pas fut fait par le protestantisme, le second est fait par le
modernisme, le prochain précipitera dans I’athéisme.

Pour pénétrer mieux encore le modernisme, et trouver plus sirement a une plaie si profonde les
remedes convenables, il importe, Vénérables Freres, de rechercher les causes qui I’ont engendrée et qui
I’alimentent — La cause prochaine et immédiate réside dans une perversion de I’esprit, cela ne fait pas de
doute. Les causes éloignées Nous paraissent pouvoir se réduire a deux: la curiosité et I’orgueil. La
curiosité, a elle seule, si elle n’est sagement réglée, suffit a expliquer toutes les erreurs. C’est I’avis de
Notre Prédécesseur Grégoire XVI, qui écrivait : C’est un spectacle lamentable que de voir jusqu’ou vont
les divagations de I’humaine raison dés que I’on céde a I’esprit de nouveauté ; que, contrairement a
I’avertissement de I’Apdtre, I’on prétend a savoir plus qu’il ne faut savoir, et que, se fiant trop a soi-
méme, I’on pense pouvoir chercher la vérité hors de I’Eglise, en qui elle se trouve sans I’ombre la plus
légére d’erreur®. — Mais ce qui a incomparablement plus d’action sur 1’ame, pour I’aveugler et la jeter
dans le faux, c’est I’orgueil. L’orgueil ! 1l est, dans la doctrine des modernistes, comme chez lui ; de
quelque coté qu’il s’y tourne, tout lui fournit un aliment, et il s’y étale sous toutes ses faces. Orgueil,
assurément, cette confiance en eux qui les fait s’ériger en regle universelle. Orgueil, cette vaine gloire qui
les représente a leurs propres yeux comme les seuls détenteurs de la sagesse ; qui leur fait dire, hautains et
enflés d’eux-mémes : Nous ne sommes pas comme le reste des hommes ; et qui, afin qu’ils n’aient pas, en
effet, de comparaison avec les autres, les pousse aux plus absurdes nouveautés. Orgueil, cet esprit
d’insoumission qui appelle une conciliation de I’autorité avec la liberté. Orgueil, cette prétention de
réformer les autres, dans I’oubli d’eux-mémes ; ce manque absolu de respect a I’égard de I’autorité, sans
en excepter I'autorité supréme. Non, en Vvérité, nulle route qui conduise plus droit ni plus vite au
modernisme que I’orgueil. Qu’on nous donne un catholique laique, qu’on nous donne un prétre, qui ait
perdu de vue le précepte fondamental de la vie chrétienne, savoir que nous devons nous renoncer nous-
mémes si nous voulons suivre Jésus-Christ, et qui n’ait pas arraché I’orgueil de son cceur : ce laique, ce
prétre est mar pour toutes les erreurs du modernisme. — C’est pourquoi, Vénérables Freres, votre premier
devoir est de traverser ces hommes superbes, et les appliquer a d’infimes et obscures fonctions : qu’ils
soient mis d’autant plus bas qu’ils cherchent a monter plus haut, et que leur abaissement méme leur ote la
faculté de nuire.

De plus, sondez soigneusement par vous-mémes ou par les directeurs de vos Séminaires les jeunes
clercs : ceux chez qui vous aurez constaté I’esprit d’orgueil, écartez-les sans pitié du sacerdoce. PI(t a Dieu
gu’on en elt toujours use de la sorte, avec la vigilance et la constance voulues !

Que si des causes morales Nous venons aux intellectuelles, la premiere qui se présente — et la
principale — c’est I’ignorance. Oui, ces modernistes, qui posent en docteurs de I’Eglise, qui portent aux
nues la philosophie moderne et regardent de si haut la scolastique, n’ont embrassé celle-1a, pris a ses
apparences fallacieuses, que parce que, ignorants de celle-ci, il leur a manqué I’instrument nécessaire pour

18



percer les confusions et dissiper les sophismes.

Or, c’est d’une alliance de la fausse philosophie avec la foi qu’est né, pétri d’erreurs, leur systeme.

Si encore ils apportaient moins de zéle et d’activité a le propager ! Mais telle est en cela leur ardeur,
telle leur opiniatreté de travail qu’on ne peut sans tristesse les voir dépenser a ruiner I’Eglise de si belles
énergies, quand elles lui eussent été si profitables bien employées. — Leurs artifices pour abuser les esprits
sont de deux sortes : s’efforcer d’écarter les obstacles qui les traversent ; puis rechercher avec soin, mettre
activement et patiemment en oeuvre tout ce qui les peut servir.

Trois choses, ils le sentent bien, leur barrent la route : la philosophie scolastique, I’autorité des Peres et
la tradition, le magistére de I’Eglise.

A ces trois choses ils font une guerre acharnée.

Ignorance ou crainte, a vrai dire I’'une et I’autre, c’est un fait qu’avec I’amour des nouveautés va
toujours de pair la haine de la méthode scolastique ; et il n’est pas d’indice plus sdr que le godt des
doctrines modernistes commence a poindre dans un esprit, que d’y voir naitre le dégodt de cette méthode.

Que les modernistes et leurs fauteurs se souviennent de la proposition condamnée par Pie IX: La
methode et les principes qui ont servi aux antiques docteurs scolastiques, dans la culture de la théologie,
ne répondent plus aux exigences de notre temps ni au progrés des sciences?.

La tradition, ils s’efforcent d’en fausser perfidement le caractére et d’en saper I’autorité, afin de lui ter
toute valeur. Mais le second Concile de Niceée fera toujours loi pour les catholiques : il condamne ceux qui
osent, sur les traces des hérétiques impies, mépriser tes traditions ecclésiastiques, inventer quelque
nouveauté...., ou chercher, avec malice ou avec astuce, a renverser quoi que ce soit des légitimes
traditions de I’Eglise catholique. Fera loi, de méme, la profession du quatriéme Concile de
Constantinople : C’est pourquoi nous faisons profession de conserver et de garder les régles qui ont été
léguées a la sainte Eglise catholique et apostolique, soit par les saints et trés illustres Apotres, soit par les
Conciles orthodoxes, généraux et particuliers, et méme par chacun des Péres interpretes divins et docteurs
de I’Eglise. Aussi les papes Pie IV et Pie IX ont-ils ordonné I’insertion dans la profession de foi de la
déclaration suivante : J’admets et j’embrasse tres fermement les traditions apostoliques et ecclésiastiques
et toutes les autres observances et constitutions de I’Eglise. Naturellement, les modernistes étendent aux
saints Péres le jugement qu’ils font de la tradition. Avec une audace inouie, ils les déclarent
personnellement dignes de toute vénération, mais d’ailleurs d’une ignorance incroyable en matiéere
d’histoire et de critique et qui ne peut étre excusée que par le temps ou ils vécurent.

Enfin, ils s’évertuent & amoindrir le magistére ecclésiastique et a en infirmer I’autorité, soit en en
dénaturant sacrilegement I’origine, le caractere, les droits, soit en rééditant contre lui, le plus librement du
monde, les calomnies des adversaires. Au clan moderniste s’applique ce que Notre prédécesseur écrivait,
la douleur dans I’ame : Afin d’attirer le mépris et I’odieux sur I’Epouse mystique du Christ, en qui est la
vraie lumiere, les fils des tenébres ont accoutumé de lui jeter a la face des peuples une calomnie perfide,
et, renversant la notion et la valeur des choses et des mots, la représentent comme amie des ténebres,
fautrice d’ignorance, ennemie de la lumiére, de la science, du progrés®. Aprés cela, il n’y a pas lieu de
s’étonner si les modernistes poursuivent de toute leur malveillance, de toute leur acrimonie, les catholiques
qui luttent vigoureusement pour I’Eglise. Il n’est sorte d’injures qu’ils ne vomissent contre eux. Celle
d’ignorance et d’entétement est la préférée. S’agit-il d’un adversaire que son érudition et sa vigueur
d’esprit rendent redoutable : ils chercheront & le réduire a I’impuissance en organisant autour de lui la
conspiration du silence. Conduite d’autant plus blamable que, dans le méme temps, sans fin ni mesure, ils
accablent d’éloges qui se met de leur bord. Un ouvrage parait, respirant la nouveauté par tous ses pores ;
ils I’accueillent avec des applaudissements et des cris d’admiration. Plus un auteur aura apporté d’audace a
battre en bréche I’antiquité, a saper la tradition et le magistére ecclésiastique, et plus il sera savant. Enfin
— et ceci est un sujet de véritable horreur pour les bons — s’il arrive que I’un d’entre eux soit frappé des
condamnations de 1’Eglise, les autres aussitot de se presser autour de lui, de le combler d’éloges publics,
de le vénérer presque comme un martyr de la vérité. Les jeunes, étourdis et troublés de tout ce tracas de
louanges et d’injures, finissent, par peur du qualificatif d’ignorants et par ambition du titre de savants, en
méme temps que sous I’aiguillon intérieur de la curiosite et de I’orgueil, par céder au courant et se jeter
dans le modernisme.

Mais ceci appartient déja aux artifices employés par les modernistes pour écouler leurs produits. Que ne
mettent-ils pas en oeuvre pour se créer de nouveaux partisans! lls s’emparent de chaires dans les
Séminaires, dans les Universités, et les transforment en chaires de pestilence. Déguisées peut-étre, ils

19



sément leurs doctrines de la chaire sacrée ; ils les professent ouvertement dans les Congres ; ils les font
pénétrer et les mettent en vogue dans les institutions sociales. Sous leur propre nom, sous des
pseudonymes, ils publient livres, journaux, revues. Le méme multipliera ses pseudonymes, pour mieux
tromper, par la multitude simulée des auteurs, le lecteur imprudent. En un mot, action, discours, écrits, il
n’est rien qu’ils ne mettent en jeu, et véritablement vous les diriez saisis d’une sorte de frénésie. Le fruit de
tout cela ? Notre cceur se serre & voir tant de jeunes gens, qui étaient I’espoir de I’Eglise et & qui ils
promettaient de si bons services, absolument dévoyés. Un autre spectacle encore Nous attriste : ¢’est que
tant d’autres catholiques, n’allant certes pas aussi loin, aient pris néanmoins I’habitude, comme s’ils
eussent respiré un air contaminé, de penser, parler, écrire avec plus de liberté qu’il ne convient a des
catholiques. De ceux-ci, il en est parmi les laiques, il en est dans les rangs du clergé, et ils ne font pas
défaut 1a ou on devait moins les attendre, dans les Instituts religieux. S’ils traitent de questions bibliques,
c’est d’apres les principes modernistes. S’ils écrivent I’histoire, ils recherchent avec curiosité et publient
au grand jour, sous couleur de dire toute la vérité et avec une sorte de plaisir mal dissimulé, tout ce qui leur
parait faire tache dans I’histoire de I’Eglise. Dominés par de certains a priori, ils détruisent, autant qu’ils le
peuvent, les pieuses traditions populaires. Ils tournent en ridicule certaines reliques, fort vénérables par
leur antiquité. lls sont enfin possédés du vain désir de faire parler d’eux ; ce qui n’arriverait pas, ils le
comprennent bien, s’ils disaient comme on a toujours dit jusqu’ici. Peut-étre en sont-ils venus a se
persuader qu’en cela ils servent Dieu et I’Eglise : en réalité, ils les offensent, moins peut-étre par leurs
oeuvres mémes que par I’esprit qui les anime et par le concours qu’ils prétent aux audaces des
modernistes.

A tant et de si graves erreurs, a leurs envahissements publics et occultes, Notre Prédécesseur Léon XIII,
d’heureuse mémoire, chercha fortement a s’opposer, surtout en matiere biblique, et par des paroles et par
des actes. Mais ce ne sont pas armes, Nous I’avons dit, dont les modernistes s’effrayent facilement. Avec
des airs affectés de soumission et de respect, les paroles, ils les plierent a leur sentiment, les actes, ils les
rapporterent a tout autre qu’a eux-mémes. Et le mal est allé s’aggravant de jour en jour. C’est pourquoi,
Vénérables Fréres, Nous sommes venu a la détermination de prendre sans autre retard des mesures plus
efficaces. Nous vous prions et vous conjurons de ne pas souffrir que I’on puisse trouver le moins du monde
a redire, en une matiére si grave, a votre vigilance, a votre zele, a votre fermeté. Et ce que Nous vous
demandons et que Nous attendons de vous, Nous le demandons aussi et I’attendons de tous les autres
pasteurs d’ames, de tous les éducateurs et professeurs de la jeunesse cléricale, et tout spécialement des
Supérieurs majeurs des Instituts religieux.

I

Premierement, en ce qui regarde les études, Nous voulons et ordonnons que la philosophie scolastique
soit mise & la base des sciences sacrées. Il va sans dire que s’il se rencontre quelque chose chez les
docteurs scolastiques que I’on puisse regarder comme exces de subtilité, ou qui ne cadre pas avec les
découvertes des temps postérieurs, ou qui n’ait enfin aucune espece de probabilité, il est bien loin de
Notre esprit de vouloir le proposer a I”imitation des générations présentes®*. Et quand Nous prescrivons la
philosophie scolastique, ce que Nous entendons surtout par la — ceci est capital — c’est la philosophie
que nous a léguée le Docteur angélique. Nous déclarons donc que tout ce qui a été édicté a ce sujet par
Notre Prédécesseur reste pleinement en vigueur, et, en tant que de besoin, Nous I’édictons a nouveau et le
confirmons, et ordonnons qu’il soit par tous rigoureusement observé. Que, dans les Séminaires ou on
aurait pu le mettre en oubli, les évéques en imposent et en exigent I’observance prescriptions qui
s’adressent aussi aux Superieurs des Instituts religieux. Et que les professeurs sachent bien que s’écarter de
saint Thomas, surtout dans les questions métaphysiques, ne va pas sans détriment grave.

Sur cette base philosophique, que I’on éléve solidement I’édifice théologique. — Autant que vous le
pourrez, VVénérables Fréeres, stimulez a I’étude de la théologie, de fagcon que les clercs en emportent, au
sortir du Séminaire, une estime profonde et un ardent amour, et que, toute leur vie, ils en fassent leurs
délices. Car nul n’ignore que, parmi cette grande multitude de sciences, et si diverses, qui s’offrent a
I’esprit avide de vérité, la premiere place revient de droit a la théologie, tellement que c’était une maxime
de I’antique sagesse que le devoir des autres sciences, comme des arts, est de lui étre assujetties et
soumises & la maniére des servantes®. Ajoutons que ceux-la, entre autres, Nous paraissent dignes de
louanges qui, pleinement respectueux de la tradition, des saints Peres, du magistére ecclésiastique, mesurés
dans leurs jugements, et se guidant sur les normes catholiques (ce qui ne se voit pas chez tous), ont pris a

20



tache de faire plus de lumiére dans la théologie positive, en y projetant celle de I’histoire — de la vraie.
Evidemment, il faut donner plus d’importance que par le passé a la théologie positive, mais sans le
moindre détriment pour la théologie scolastique; et ceux-la sont a réprimander, comme faisant les affaires
des modernistes, qui exaltent de telle facon la théologie positive, qu’ils ont tout I’air de dénigrer en méme
temps la scolastique.

Quant aux études profanes, il suffira de rappeler ce qu’en a dit fort sagement Notre Prédécesseur :
Appliquez-vous avec ardeur a I’étude des sciences naturelles : les géniales découvertes, les applications
hardies et utiles faites de nos jours sur ce terrain qui provoquent a juste titre les applaudissements des
contemporains, seront aussi & la postérité un sujet d’admiration et de louanges®. Mais les études sacrées
n’en doivent pas souffrir. Sur quoi le méme Pape donne tout aussitdt le grave avertissement que voici : Si
I’on recherche avec soin la cause de ces erreurs, on la trouvera surtout en ceci : que plus s’est accrue
I’ardeur pour les sciences naturelles, plus les hautes sciences, les sciences séveres sont allées déclinant ; il
en est qui languissent dans I’oubli ; certaines autres sont traitées faiblement et a la légére, et, ce qui est
indigne, déchues de leur antique splendeur, on les infecte encore de doctrines perverses et d’opinions dont
la monstruosité épouvante®’. Sur cette loi, Nous ordonnons que I’on régle dans les Séminaires I’étude des
sciences naturelles.

I

On devra avoir ces prescriptions, et celles de Notre Prédécesseur et les Notres, sous les yeux, chaque
fois que I’on traitera du choix des directeurs et professeurs pour les Séminaires et les Universités
catholiques. — Qui d’une maniere ou d’une autre se montre imbu de modernisme sera exclu, sans merci,
de la charge de directeur ou de professeur ; I’occupant déja, il en sera retiré ; de méme, qui favorise le
modernisme, soit en vantant les modernistes ou en excusant leur conduite coupable, soit en critiquant la
scolastique, les saints Péres, le magistére de I’Eglise, soit en refusant obéissance a I’autorité ecclésiastique,
quel gu’en soit le dépositaire ; de méme qui, en histoire, en archéologie, en exégése biblique, trahit
I’amour de la nouveauté ; de méme enfin, qui néglige les sciences sacrées ou parait leur préférer les
profanes. — Dans toute cette question des études, Vénérables Fréres, vous n’apporterez jamais trop de
vigilance ni de constance, surtout dans le choix des professeurs : car, d’ordinaire, c’est sur le modele des
maitres que se forment les éléves. Forts de la conscience de votre devoir, agissez en tout ceci prudemment,
mais fortement.

Il faut procéder avec méme vigilance et sévérité a I’examen et au choix des candidats aux saints Ordres.
Loin, bien loin du sacerdoce I’esprit de nouveauté! Dieu hait les superbes et les opiniatres. — Que le
doctorat en théologie et en droit canonique ne soit plus conféré désormais a quiconque n’aura pas suivi le
cours régulier de philosophie scolastique ; conféré, qu’il soit tenu pour nul et de nulle valeur. — Les
prescriptions faites par la Sacrée Congrégation des Evéques et Réguliers, dans un décret de 1896, aux
clercs séculiers et réguliers d’ltalie, concernant la fréquentation des Universités, Nous en decrétons
I’extension désormais a toutes les nations. —Défense est faite aux clercs et aux prétres qui ont pris quelque
inscription dans une Université ou Institut catholique de suivre, pour les matieres qui y sont professées, les
cours des Universités civiles. Si cela a été permis quelque part, Nous I’interdisons pour I’avenir. — Que
les évéques qui président a la direction de ces Universités et Instituts veillent a ce que les prescriptions que
Nous venons d’édicter y soient fidélement observées.

i

Il est encore du devoir des évéques, en ce qui regarde les écrits entachés de modernisme et propagateurs
de modernisme, d’en empécher la publication, et, publiés, d’en entraver la lecture. — Que tous les livres,
journaux, revues de cette nature, ne soient pas laissés aux mains des éleves, dans les Séminaires ou dans
les Universités : ils ne sont pas, on effet, moins pernicieux que les écrits contre les bonnes meeurs, ils le
sont méme davantage, car ils empoisonnent la vie chrétienne dans sa source. — Il n’y a pas a juger
autrement certains ouvrages publiés par des catholiques, hommes dont on ne peut suspecter I’esprit, mais
qui, dépourvus de connaissances théologiques et imbus de philosophie moderne, s’évertuent a concilier
celle-ci avec la foi, et a I’utiliser, comme ils disent, au profit de la foi. Lus de confiance, a cause du nom et
du bon renom des auteurs, ils ont pour effet, et c’est ce qui les rend plus dangereux, de faire glisser
lentement vers le modernisme.

Geénéralement, Vénérables Freres, et c’est ici le point capital, faites tout au monde pour bannir de votre

21



diocese tout livre pernicieux, recourant, pour cela, s’il en est besoin, a I’interdiction solennelle. Le Saint-
Siege ne néglige rien pour faire disparaitre les écrits de cette nature ; mais le nombre en est tel aujourd’hui
que les censurer tous est au-dessus de ses forces. La conséquence, c’est que le reméde vient quelquefois
trop tard, alors que le mal a déja fait ses ravages. Nous voulons donc que les évéques, méprisant toute
crainte humaine, foulant aux pieds toute prudence de la chair, sans égard aux criailleries des méchants,
suavement, sans doute, mais fortement, prennent en ceci leur part de responsabilité, se souvenant des
prescriptions de Léon XIllIl, dans la Constitution Apostolique Officiorum : Que les Ordinaires, méme
comme délegués du Siege Apostolique, s’efforcent de proscrire les livres et autres écrits mauvais, publiés
ou répandus dans leurs dioceses, et de les arracher des mains des fidéles. C’est un droit qui est conféré
dans ces paroles, mais aussi un devoir qui est imposeé. Et que nul ne pense avoir satisfait aux obligations de
sa charge s’il Nous a déféré un ou deux ouvrages et laissé les autres, en grand nombre, se répandre et
circuler. — Ne vous laissez pas arréter, Vénérables Freres, au fait que I’auteur a pu obtenir d’ailleurs
I’Imprimatur : cet Imprimatur peut étre apocryphe, ou il a pu étre accordé sur examen inattentif, ou encore
par trop de bienveillance ou de confiance a I’égard de I’auteur, ce qui arrive peut-étre quelquefois dans les
Ordres religieux. Puis, le méme aliment ne convient pas a tous : de méme, un livre inoffensif dans un
endroit peut, au contraire, a raison des circonstances, étre fort nuisible dans un autre. Si donc I’évéque,
apres avoir pris I’avis d’hommes prudents, juge nécessaire de censurer dans son diocése quelque livre de
ce genre, qu’il le fasse, Nous lui en donnons tres volontiers la faculté, Nous lui en imposons méme
I’obligation. La chose, naturellement, doit se faire avec prudence, en restreignant la prohibition, si cela
suffit, au clergé : restriction, en tout cas, que ne prendront jamais pour eux les libraires, dont c’est le devoir
de retirer purement et simplement de la vente les ouvrages condamnés par I’évéque. Et, puisqu’il est
question des libraires, que les évéques veillent a ce que I’amour du lucre ne les entraine pas a trafiquer de
produits déléteres. Il est de fait qu’en certains de leurs catalogues s’étalent, accompagnés de réclames
alléchantes, bon nombre d’ouvrages modernistes. Que s’ils refusent obéissance, les évéques n’hésiteront
pas, apres monition, a les priver du titre de libraires catholiques ; de méme, et a plus forte raison, du titre
de libraires épiscopaux, s’ils en ont été gratifiés. Quant aux libraires pontificaux, ils les déféreront au
Saint-Siége. A tous Nous rappelons I’article XXVI1 de la Constitution Officiorum : Ceux qui ont obtenu la
faculteé de lire et retenir les livres prohibés n’ont pas pour cela le droit de lire et de retenir les livres ou
journaux, quels qu’ils soient, interdits par I’Ordinaire, a moins que dans I’Indult apostolique la faculté ne
leur ait été accordée expressément de lire et de retenir les livres condamnés par n’importe quelle autorite.

v

Il ne suffit pas d’empécher la lecture et la vente des mauvais livres, il faut encore en entraver la
publication. Que les évéques donc usent de la plus grande sévérité en accordant la permission de publier.
Or, comme le nombre est grand, d’aprés la Constitution Officiorum, des ouvrages qui ne peuvent paraitre
sans la permission de I’Ordinaire, et comme, d’autre part, I’évéque ne les peut tous réviser par lui-méme,
dans certains dioceses on a institué, pour procéder a cette révision, des censeurs d’office. Nous louons trés
fort cette institution, et non seulement Nous engageons a I’étendre a tous les dioceses, mais Nous en
faisons un précepte strict. Qu’il y ait donc dans toutes les curies épiscopales des censeurs d’office, chargés
de I’examen des ouvrages a publier : ils seront choisis parmi les prétres du clergé tant regulier que séculier,
recommandables par leur &ge, leur science, leur prudence, et qui, en matiére de doctrine a approuver ou a
blamer, se tiennent dans le juste milieu. A eux sera déféré I’examen de tous les écrits, qui d’apres les
articles XLI et XLII de la Constitution mentionnée, ne peuvent étre édités sans permission. Le censeur
dominera son avis par écrit. Si cet avis est favorable, I’évéque délivrera le permis de publication, par ce
mot Imprimatur, mais qui sera précede de la formule Nihil obstat avec, au-dessous, le nom du censeur.
Dans la curie romaine, aussi bien que dans les autres, des censeurs seront institués. Leur nomination sera
faite, d’entente avec le cardinal vicaire, et avec I’approbation du Souverain Pontife, par le maitre du Sacré
Palais. A celui-ci il appartiendra de désigner le censeur pour la révision de chaque ouvrage. Le permis de
publication sera encore délivré par lui, ainsi que par le cardinal vicaire ou son vice-gérant, et il sera
précedé, comme ci-dessus, de la formule d’approbation du censeur, suivie de son nom. Seulement dans des
cas exceptionnels et fort rares, pour des raisons dont I’appréciation est laissée a la prudence de I’évéque, la
mention du censeur pourra étre omise. Le nom du censeur sera tenu secret aux auteurs, et ne leur sera
révélé qu’apres avis favorable ; de peur qu’il ne soit molesté, et durant le travail de révision et par la suite,
s’il a refusé son approbation. Nul censeur ne sera pris dans un Institut religieux sans qu’on ait, au

22



préalable, consulté secrétement le provincial, ou, s’il s’agit de Rome, le Supérieur général ; celui-ci,
provincial ou Supérieur général, devra attester en conscience la vertu, la science, I’intégrité doctrinale du
candidat. Nous avertissons les Supérieurs religieux du grave devoir qui leur incombe de veiller a ce
gu’aucun ouvrage ne soit publié sans leur autorisation et celle de I’Ordinaire. Nous déclarons enfin que le
titre de censeur ne pourra jamais étre invoqué pour appuyer les opinions personnelles de celui qui en aura
été reveétu et sera, a cet égard, de nulle valeur.

Ceci dit en général, Nous ordonnons en particulier I’observation de I’article XLII de la Constitution
Officiorum, dont voici la teneur : Défense aux membres du clergé tant séculier que régulier de prendre la
direction de journaux ou de revues sans la permission des Ordinaires. Que s’ils viennent & abuser de cette
permission, elle leur sera retirée, aprés monition. — En ce qui regarde les prétres correspondants ou
collaborateurs — pour employer les mots courants — comme il n’est pas rare qu’ils glissent dans les
journaux ou revues des articles entachés de modernisme, il appartient aux évéques de les surveiller, et, s’ils
les prennent en faute, de les avertir d’abord, puis de leur interdire toute espéce de collaboration ou
correspondance. Méme injonction est faite aux supérieurs religieux : en cas de négligence de leur part, les
évéques agiront comme délégué du Souverain Pontife. Qu’a chaque journal et revue il soit assigné, autant
que faire se pourra, un censeur dont ce sera le devoir de parcourir en temps opportun chaque numéro
publié, et, s’il y rencontre quelque idée dangereuse, d’en imposer au plus tot la rétractation. Ce méme droit
appartiendra a I’évéque, lors méme que I’avis du censeur aurait été favorable.

\%

Nous avons déja parlé des Congrés et assemblées publiques comme d’un champ propice aux
modernistes pour y semer et y faire prévaloir leurs idées. — Que désormais les évéques ne permettent plus,
ou que trés rarement, de Congres sacerdotaux. Que s’il leur arrive d’en permettre, que ce soit toujours sous
cette loi qu’on n’y traitera point de question relevant du Saint-Siege ou des évéques, que I’on n’y émettra
aucune proposition ni aucun veceu usurpant sur I’autorité ecclésiastique, que I’on n’y proférera aucune
parole qui sente le modernisme, ou le presbytérianisme, ou le laicisme. — A ces sortes de Congres, qui ne
pourront se tenir que sur autorisation écrite, accordée en temps opportun, et particuliére pour chaque cas,
les prétres des dioceses étrangers ne pourront intervenir sans une permission pareillement écrite de leur
Ordinaire. — Nul prétre, au surplus, ne doit perdre de vue la grave recommandation de Léon XIII : Que
I’autorité de leurs pasteurs soit sacrée aux prétres, qu’ils tiennent pour certain que le ministere
sacerdotal, s’il n’est exercé sous la conduite des évéques, ne peut étre ni saint, ni fructueux, ni
recommandable (Lettr. Enc. Nobilissima Gallorum, 10 févr. 1884).

VI

Mais que servirait-il, VVénérables Freres, que Nous intimions des ordres, que Nous fassions des
prescriptions, si on ne devait pas les observer ponctuellement et fidelement ? Afin que Nos vues et Nos
veeux soient remplis, il Nous a paru bon d’étendre a tous les dioceses ce que les évéques de I’Ombrie, il y a
déja longtemps, établirent dans les leurs, avec beaucoup de sagesse. Afin, disaient-ils, de bannir les erreurs
déja répandues et d’en empécher une diffusion plus grande, de faire disparaitre aussi les docteurs de
mensonge, par qui se perpétuent les fruits funestes de cette diffusion, la sainte Assemblée a décréte, sur les
traces de saint Charles Borromée, I’institution dans chaque diocése d’un Conseil, formé d’hommes
éprouvés des deux clergés, qui aura pour mission de surveiller les erreurs, de voir s’il en est de nouvelles
qui se glissent et se répandent, et par quels artifices, et d’informer de tout I’évéque, afin qu’il prenne,
aprés commune délibération, les mesures les plus propres a étouffer le mal dans son principe, et a
empécher qu’il ne se répande de plus en plus, pour la ruine des ames, et, qui pis est, qu’il ne s’invétére et
ne s’aggrave (Actes du Congres des évéques de I’Ombrie, novembre 1840. Titre Il, art. 6). — Nous
décrétons donc que dans chaque diocese un Conseil de ce genre, qu’il Nous plait de nommer Conseil de
vigilance, soit institué sans retard. Les prétres qui seront appelés a en faire partie seront choisis a peu pres
comme il a été dit a propos des censeurs. Ils se réuniront tous les deux mois, a jour fixe, sous la présidence
de I’évéque. Sur les délibérations et les décisions, ils seront tenus au secret. Leur role sera le suivant. Ils
surveilleront tres attentivement et de tres prés tous les indices, toutes les traces de modernisme dans les
publications, aussi bien que dans I’enseignement ; ils prendront, pour en préserver le clergé et la jeunesse,
des mesures prudentes, mais promptes et efficaces. — Leur attention se fixera tres particuliérement sur la
nouveauté des mots, et ils se souviendront, a ce sujet, de I’avertissement de Leon XIII: On ne peut

23



approuver, dans les ecrits des catholiques, un langage qui, s’inspirant d’un esprit de nouveauté
condamnable, parait ridiculiser la piété des fideles, et parle d’ordre nouveau de vie chrétienne, de
nouvelles doctrines de I’Eglise, de nouveaux besoins de I’ame chrétienne, de nouvelle vocation sociale du
clergé, de nouvelle humanité chrétienne, et d’autres choses du méme genre®®. Qu’ils ne souffrent pas de
ces choses-la dans les livres ni dans les cours des professeurs. — Ils surveilleront pareillement les
ouvrages ou I’on traite de pieuses traditions locales et de reliques. 1ls ne permettront pas que ces questions
soient agitées dans les journaux, ni dans les revues destinées a nourrir la piété, ni sur un ton de persiflage
et ou perce le dédain, ni par maniere de sentences sans appel, surtout s’il s’agit, comme c’est I’ordinaire,
d’une these qui ne passe pas les bornes de la probabilité et qui ne s’appuie guere que sur des idées
précongues. — Au sujet des reliques, voici ce qui est a tenir. Si les évéques, seuls compétents en la
matiere, acquiérent la certitude qu’une relique est supposée, celle-ci doit étre retirée du culte. Si le
document témoignant de I’authenticité d’une relique a péri dans quelque perturbation sociale ou de toute
autre maniére, cette relique ne devra étre exposée a la vénération publique qu’apres récognition faite avec
soin par I’évéque. L’argument de prescription ou de présomption fondée ne vaudra que si le culte se
recommande par I’antiquité selon le décret suivant porté en 1896 par la Sacrée Congrégation des
Indulgences et Reliques : Les reliques anciennes doivent étre maintenues en la vénération ou elles ont été
jusgu’ici, a moins que, dans un cas particulier, on ait des raisons certaines pour les tenir fausses et
supposées. — En ce qui regarde le jugement a porter sur les pieuses traditions, voici ce qu’il faut avoir
sous les yeux : I’Eglise use d’une telle prudence en cette matiére qu’elle ne permet point que I’on relate ces
traditions dans des écrits publics, si ce n’est qu’on le fasse avec de grandes précautions et apres insertion
de la déclaration imposée par Urbain VIII ; encore ne se porte-t-elle pas garante, méme dans ce cas, de la
verité du fait ; simplement elle n’empéche pas de croire des choses auxquelles les motifs de foi humaine ne
font pas défaut. C’est ainsi qu’en a décrété, il y a trente ans, la Sacrée Congrégation des Rites® : Ces
apparitions ou révélations n’ont été ni approuvées ni condamnées par le Saint-Siege, qui a simplement
permis qu’on les crdt de foi purement humaine, sur les traditions qui les relatent, corroborées par des
témoignages et des monuments dignes de foi. Qui tient cette doctrine est en sécurité. Car le culte qui a pour
objet quelqu’une de ces apparitions, en tant qu’il regarde le fait méme, c’est-a-dire en tant qu’il est relatif,
implique toujours comme condition la vérité du fait ; en tant qu’absolu, il ne peut jamais s’appuyer que sur
la vérité, attendu qu’il s’adresse a la personne méme des saints que I’on veut honorer. Il faut en dire autant
des reliques.

Nous recommandons enfin au Conseil de vigilance d’avoir I’ceil assidiiment et diligemment ouvert sur
les institutions sociales et sur tous les écrits qui traitent de questions sociales, pour voir s’il ne s’y glisse
point du modernisme, et si tout y répond bien aux vues des Souverains Pontifes.

VII

Et de peur que ces prescriptions ne viennent a tomber dans I’oubli, Nous voulons et ordonnons que tous
les Ordinaires des dioceses, un an apres la publication des présentes, et ensuite tous les trois ans, envoient
au Saint-Siége une relation fideéle et corroboree par le serment sur I’exécution de toutes les ordonnances
contenues dans les présentes Lettres, de méme que sur les doctrines qui ont cours dans le clergé, et surtout
dans les Séminaires et autres Institutions catholiques, sans en excepter ceux qui sont exempts de la
juridiction de I’Ordinaire. Nous faisons la méme injonction aux Supérieurs généraux des Ordres religieux
en ce qui regarde leurs sujets.

Voila, Vénérables Freres, ce que Nous avons cru devoir vous dire pour le salut de tout croyant. Les
adversaires de I’Eglise en abuseront sans doute pour reprendre la vieille calomnie qui la représente comme
I’ennemie de la science et du progrés de I’humanité. Afin d’opposer une réponse encore inédite a cette
accusation — que d’ailleurs I’histoire de la religion chrétienne avec ses éternels témoignages réduit a
néant, — Nous avons congu le dessein de seconder de tout Notre pouvoir la fondation d’une Institution
particuliére qui groupera les plus illustres représentants de la science parmi les catholiques et qui aura pour
but de favoriser, avec la vérité catholique pour lumiere et pour guide, le progres de tout ce que I’on peut
désigner sous le nom de science et d’érudition. Plaise a Dieu que Nous puissions réaliser ce dessein avec le
concours de tous ceux qui ont I’amour sincére de I’Eglise de Jésus-Christ.

En attendant, Vénerables Freres, plein de confiance en votre zéle et en votre dévouement, Nous
appelons de tout caeur sur vous I’abondance des lumiéres célestes, afin que, en face du danger qui menace
les ames, au milieu de cet universel débordement d’erreurs, vous voyiez ou est le devoir et I’accomplissiez

24



avec toute force et tout courage. Que la vertu de Jésus-Christ, auteur et consommateur de notre foi, soit
avec vous. Que la Vierge Immaculée, destructrice de toutes les hérésies, vous secoure de sa priere. Nous;
comme gage de Notre affection, comme arrhes de consolation divine parmi vos adversités, Nous vous
accordons de tout cceur, ainsi qu’a votre clergeé et a votre peuple, la bénédiction apostolique.

Donné & Rome, prés de Saint-Pierre, le 8 septembre 1907, la 5°™ année de Notre Pontificat.

PIE X, PAPE.

L Act. XX, 30

2Tim. 1,10

11 Tim 11, 13

* De Revel., can. I.

> Ibid., can. II.

® De Fide, can. Il

" De Revel., can. I1I.

& Grégoire XVI, Enc. Singulari Nos, VII k. lul. 1834

° Brev. ad Ep. Wratislav., 15 Jun. 1857

9Ep. ad Magistros theol. Paris., non. Jul. 1223

11 prop. 29 condamnée par Léon X, Bulle Exurge Domine, 16 mai 1520 : « Il Nous a été donné de pouvoir infirmer I’autorité
des Conciles, de contredire librement a leurs actes, de Nous faire juge des lois qu’ils ont portées, et d’affirmer avec assurance
tout ce qui nous parait vrai ; que cela soit approuvé ou réprouvé par n’importe quel Concile. »

12 Sess. VII, de Sacramentis in genere, can. 5.

3 prop. 2. La proposition qui établit que le pouvoir a été donné par Dieu & I’Eglise pour étre communiqué aux pasteurs, qui
sont ses ministres, pour le salut des ames, ainsi comprise que le pouvoir de ministere et de gouvernement dérive de la
communauté des fideles aux pasteurs : hérétique.

Prop. 3. De plus, celle qui établit que le Pontife Romain est chef ministériel, ainsi expliquée que le Pontife Romain regoit non
pas du Christ, en la personne du bienheureux Pierre, mais de I’Eglise, le pouvoir de ministére dont il est investi ans toute
I’Eglise, comme successeur de Pierre, vrai Vicaire du Christ et Chef de toute I’Eglise : hérétique.

“ Encycl. Qui pluribus, 9 Nov. 1846

> syll. Prop. 5.

16 Const. Dei Filius, cap. IV.

7 Loc. cit.

8 Ad Rom. I, 21-22

9 Conc. Vat. De revel., c. 2

2 Epist. XXVIILI.

2L Ep. Encycl. Singulari Nos, 7 kal. Jul. 1834

22 syll. prop. 13.

8 Motu propr. Ut mysticam, 14 Martii 1891

24 | eo XIII, Enc. Aeterni Patris.

| eo XIII, Litt. ap. In magna, 10 Dec. 1889.

% Alloc. 7 Martii 1880.

T oc. cit.

83, C. AA. EE. EE., 27 Jan. 1902.

% Decr. 2 Maii 1877.

25



