Structures de la réalité chrétienne
Josef RATZINGER, Foi chrétienne hier et aujourd hui,
Mame, 1969, pp. 166-188

Avant de voir en détail les différents énoncés christologiques du Symbole, qui suivent
dans le texte la confession de foi fondamentale en Jésus reconnu pour le Christ, il sera bon
de nous arréter encore un instant. En traitant les questions particuliéres, on perd trop
facilement la vue de I’ensemble. Or aujourd’hui précisément, ou 1’on s’efforce d’entrer en
dialogue avec les incroyants, nous sentons combien cette vue d’ensemble nous serait
nécessaire. Parfois on a I’impression, en voyant la situation de la théologie moderne, qu’elle
est heureuse de ses progrés cecuméniques certes trés louables — et qu’elle est bien aise de
pouvoir enlever de vieilles bornes (pour les replacer, il est vrai, bien souvent a d’autres
endroits) au point qu’elle ne remarque plus suffisamment les problémes immédiats de
I’lhomme d’aujourd’hui, qui n’ont souvent que trés peu de rapports avec les traditionnels
points de discussion entre les Confessions. Qui est capable d’expliquer briévement a un
interlocuteur, de fagon compréhensible, ce que veut dire véritablement &tre « chrétien » ?
Qui peut expliquer clairement a I’autre pourquoi il croit, et lui indiquer quelle est
I’ orientation élémentaire, le coeur de la décision de foi ?

Mais la ou, ces derniers temps, on commence tout de méme a aborder largement ces
guestions, on en arrive bien souvent a dissoudre la réalité chrétienne dans des généralités
agréables, qui certes flattent les oreilles de nos contemporains (comp. 2 Tm 4, 3) mais les
privent de la nourriture substantielle a laquelle ils ont droit. La théologie manque a son
devoir lorsqu’elle se contente de s’enfermer en elle-méme et dans sa propre érudition ; mais
elle y manque encore bien plus, lorsqu’elle invente « des doctrines au gré de ses passions »
(2 Tm 4, 3) et offre des pierres au lieu de pain : ses propres discours au lieu de la parole de
Dieu. Latache qui s’offre a elle — entre Charybde et Scylla— est donc immense. Essayons,
malgré cela ou plutot a cause de cela, de réfléchir dans ce sens et de résumer la structure
fondamental e de laréalité chrétienne en quelques propositions claires et simples. Méme si le
résultat se révele insuffisant, il aura peut-étre quand méme ’avantage de susciter chez
d’autres une recherche ultérieure, et par la de nouveaux progres.'

1) L’individu et le tout

Pour nous, hommes d’aujourd’hui, le scandale fondamental du christianisme consiste
tout d’abord ssimplement dans I’extériorité dont la réalité religicuse parait affectée. C’est
pour nous un scandale que Dieu doive étre communiqué par tout un appareil extérieur :
I’Eglise, les sacrements, le dogme, ou méme simplement la prédication (kérygme), dans
laquelle on se réfugie volontiers pour atténuer le scandale, et qui cependant est aussi
guelque chose d’extérieur. Face a tout cela se pose la question: Dieu habite-t-il donc dans
des ingtitutions, des événements ou des paroles ? Est-ce que I’Eternel n’atteint pas chacun
de nous de I’intérieur ? A cela, il faut d’abord répondre simplement par 1’affirmative, en
goutant : s’il n’y avait que Dieu et une somme d’individus, on n’aurait que faire du
christianisme. Le salut de I’individu, en tant qu’individu, peut et pourrait étre opéré par
Dieu directement et immédiatement, et c¢’est bien ce qui arrive sans cesse. Dieu n’a pas
besoin d’intermédiaire pour pénétrer dans I’ame de I’individu, auquel il est plus intime que
celui-ci ne I’est a lui-méme ; rien ne saurait pénétrer plus profondément dans 1’homme que
lui, qui atteint cette créature au plus intime de son intériorité. Pour ne sauver qu’un individu,
on n’aurait besoin ni d’une Eglise, ni d’une histoire du salut, ni d’une incarnation, ni d’une

1



passion de Dieu dans le monde. Mais c’est ici précisément qu’il faut gjouter |’affirmation
ultérieure: la foi chrétienne ne part pas de I’individu atomisé, elle procéde de la constatation
gue I’individu pur et simple n’existe pas, que I’homme ne devient lui-méme que par son
insertion dans le tout : dans I’humanité, dans 1 ‘histoire, dans le cosmos, comme il convient
et commeil est essentiel a un « esprit dans un corps ».

Le principe « corps» et « corporalité » qui régit la condition humaine signifie deux
choses : d’une part, le corps sépare les hommes les uns des autres, les rend impénétrables les
uns aux autres. Le corps, en tant que forme remplissant un espace et posant des limites,
empéche que I’un soit entiérement dans 1’autre; il dresse une ligne de Séparation, qui
signifie distance et limite, il nous condamne a vivre séparés les uns des autres et de ce point
de vue, il est un principe de dissociation. Mais en méme temps, étre dans la corporalité
impligue nécessairement aussi histoire et communauté ; car Si le pur esprit peut, a la rigueur,
étre congu comme étant pour soi, la corporalité, elle, implique 1’origine a partir d’un autre :
les hommes vivent, dans un sens trés réel et en méme temps trés complexe, les uns des
autres. Car s la dépendance mutuelle est entendue tout d’abord au sens physique (depuis la
naissance jusqu’aux multiples réseaux de 1’assistance matérielle réciproque), elle signifie,
pour celui qui est esprit incarné, que 1’esprit lui aussi — donc tout I’homme — est marqué trés
profondément par son appartenance a I’ensemble de I’humanité, de I’unique « Adam ».

Ainsi I’homme apparait comme un étre qui ne peut exister qu’en dépendance d’un
autre ; ou pour reprendre un mot du grand théologien Mdohler de Tiibingen : « L’homme, en
tant qu’étre totalement relationnel, ne se réalise pas par lui-méme, quoique non plus sans
lui-méme. »" Franz von Baader, contemporain de Mohler, a exprimé la méme chose d’une
maniére encore plus nette, en disant qu’il était aussi insensé « de déduire la connaissance de
Dieu, et de tous les étres doués ou non d’intelligence, a partir de la connaissance de soi (de
la conscience de soi), que de vouloir déduire tout amour de I’amour de soi »"'. Ici est
repouss¢ catégoriquement le principe de Descartes qui, en fondant la philosophie sur la
conscience (cogito, ergo sum . je pense, donc je suis), a déterminé le destin de la pensée
moderne jusque dans les formes actuelles de la philosophie transcendentale. De méme que
I’amour de soi n’est pas laforme originelle de I’amour, mais tout au plus une forme dérivée,
de méme que 1’0n ne peut arriver a saisir le propre de 1’amour qu’en le concevant comme
relation, c’est-a-dire a partir de I’autre, de méme la connaissance humaine n’est réalité que
dans le sens de « étre connu », « étre amené a connaitre », ¢’est-a-dire la aussi « a partir de
I>autre ». L’homme véritable n’entre méme pas dans mon champ de vision, si je ne fais que
sonder la solitude du Moi, de la perception que j’al de moi, car alors j’élimine d’emblée le
point de départ de la possibilité de devenir moi-méme, et par le fait méme sa caractéristique
essentielle. C’est pourquoi Baader a délibérément transformé, et sans doute avec raison, le
« cogito, ergo sum » de Descartes en un « cogitor, ergo sum », NON pas : « Je pense, donc je
suis», mais, « Je suis pensé, c’est pourquoi je suis». Connaitre, pour 1’homme, c’est
d’abord étre connu ; c’est de la qu’il faut nécessairement partir si 1’0n veut comprendre sa
connaissance et le comprendre lui-méme.

Faisons un pas de plus: étre-homme, c’est « étre-avec » (Mit-Sein), et cela dans tous
les sens ; en tout homme, il y a non seulement le présent hic et nunc, mais auss a la fois le
pass¢ et I’avenir de I’humanité, celle-ci se révélant de plus en plus, lorsqu’on y regarde de
prés, comme un unique « Adam ». Nous ne pouvons entrer ici dans les détails. Contentons-
nous de quelques indications. Il suffit de penser que toute la vie de notre esprit dépend du
langage, en goutant que le langage ne date pas d’aujourd’hui : il vient de loin, toute
I”histoire a contribué a le tisser et elle s’introduit en nous, grace a lui, comme présupposé
indispensable de notre présent, et méme comme élément permanent de ce présent.
Inversement, I’homme est I’étre tendu vers 1’avenir qui, dans le « souci », Se projette sans
cesse au-dela du moment présent et qui Serait incapable d’exister plus longtemps, s’il se



voyait subitement privé d’avenir”. Nous devons donc dire que le simple individu, I’homme-
monade de la Renaissance, |’étre qui serait pur « cogito-ergo-sum » n’existe pas. L’homme
n’est vraiment homme qu’a I’intérieur de la trame totale de 1’histoire qui affecte, a travers
le langage et la communication sociale, chaque individu, celui-ci, de son coté, trouvant de
quoi réaliser son existence dans ce modele collectif, ou il est par avance déja compris et qui
constitue la sphére de son épanouissement. Il n’est pas vrai que chague homme se construit
a neuf, a partir du point zéro de sa liberté, comme le voulait I’idéalisme allemand. Il n’est
pas un étre qui recommence toujours au point zéro ; il ne peut réaliser ce qu’il a de propre et
de neuf qu’en s’intégrant dans la totalité du donné humain qui le précéde, le marque et le
faconne.

Par la nous revenons a la question de départ et nous pouvons maintenant affirmer :
I’Eglise et le christianisme ont affaire a 1’homme ainsi compris. Ils n’auraient pas de raison
d’étre, s’il N’y avait que la monade-homme, I’étre du cogito-ergo-sum. 1l1s sont ordonnés a 1
‘homme, qui est «étre-avec» et qui n’existe que dans les interrelations collectives
découlant du principe de la corporalité. L’Eglise et le christianisme en général sont 1a a
cause de I’histoire, a cause de la trame des rapports collectifs qui fagonnent 1 ‘homme.
C’est a ce niveau qu’il faut les comprendre. Leur sens, c’est d’étre au service de I’histoire en
tant qu’histoire, de percer ou de transformer la grille collective qui forme le lieu de
I”existence humaine. Selon la lettre aux Ephésiens, I’ceuvre de salut accomplie par le Christ
a consisté dans 1’asservissement des principautés et des puissances, lesquelles, selon
I’interprétation développée d’Origéne, sont les puissances collectives qui enserrent
I’lhomme : la puissance du milieu ambiant, de la tradition nationale, cet « on» qui pése sur
I’lhomme et le détruit’. Des catégories telles que péché originel, résurrection de la chair,
jugement universel, ne peuvent se comprendre que dans cette optique. Le péché originel
réside précisément dans ce filet collectif qui précéde 1’existence individuelle comme donnée
morale préalable, et non pas dans une certaine hérédité biologique entre individus
totalement isolés par ailleurs. Parler du péché originel, ¢’est dire que nul homme ne peut
plus commencer au point zéro, dans un « status integritatis », un ¢état d’intégrité (= non
affecté par 1’histoire). Nul ne se trouve dans cet état initial d’intégrité, ou il n’aurait qu’a
S’épanouir et a entreprendre le bien qu’il projette ; chacun vit dans un réseau de relations qui
constituent une partie de son existence. Le jugement universel, de son coté, est la réponse a
ces interrelations collectives. La résurrection exprime 1’idée que I’immortalité de 1’homme
ne peut exister et étre congue que dans la communion des hommes, dans 1’homme en tant
gu’étre communautaire, comme nous aurons encore a le voir de plus pres. Enfin le concept
de rédemption, comme nous |’avons déja dit, n’a de sens qu’a ce niveau ; il ne se rapporte
pas a un destin monadique et isolé de I’individu. S’il faut donc chercher la le niveau de
réalit¢ du christianisme, dans ce que, faute d’un mot plus adéquat, nous appellerons en
résumé le domaine de I’historicité, nous pouvons ajouter pour préciser : étre chrétien, c’est,
comme orientation premiére, non pas un charisme individuel mais social ; on n’est pas
chrétien parce que seuls les chrétiens seront sauvés, mais on est chrétien parce que, pour
I”histoire, la diaconie chrétienne a un sens et est indispensable.

Ici se présente une nouvelle donnée trés importante qui, a premiére vue, semble aller
exactement en sens contraire, mais qui est en réalité conséquence nécessaire des réflexions
précédentes. En effet, si I’0on est chrétien pour participer a une diaconie en faveur de la
collectivité, cela signifie en méme temps qu’a cause justement de cette relation a
I’ensemble, le christianisme vit de I’individu et pour I’individu; car c’est a partir de
I’individu seulement que peut se réaliser la transformation de 1’histoire et la rupture de la
dictature du milieu ambiant. A mon sens, c’est la que se trouve le fondement de ce qui, pour
les autres religions et I’homme d’aujourd’hui, demeure incompréhensible ; a savoir que
dans le christianisme, tout en définitive, dépend d’un seul, de I’homme Jsus de Nazareth,



celui que le milieu ambiant — I’opinion publique — a crucifié et qui, sur la croix, a brisé la
puissance du « on », la puissance de I’anonymat, dont I’homme est prisonnier. Face a cette
puissance se dresse désormais le nom de cet homme particulier Jésus-Christ, qui appelle les
hommes a le suivre, c¢’est-a-dire a porter comme lui la croix, a triompher du monde sur la
croix et a contribuer au renouvellement de I’histoire. C’est parce que le christianisme
envisage I’histoire en son entier que I’appel du Christ s’adresse radicalement a 1’individu ;
c’est pour cette raison que le christianisme dépend entierement de 1’homme particulier et
unique en qui s’est réalisée la trouée a travers 1’état d’asservissement aux puissances et aux
principautés. Autrement dit : parce que le christianisme est ordonné a 1’ensemble, et ne peut
étre congu qu’a partir de la communauté et pour elle, parce qu’il n’est pas saut pour
I’individu isolé, mais service de 1’ensemble auquel I’individu ne peut ni ne doit se dérober,
pour cette raison méme, il comporte un principe du « particulier ». Le scandale inoui, qu’un
individu unique et particulier, Jsus-Christ, soit reconnu par la foi comme le salut du
monde, trouve ici e fondement de sa nécessité interne. L’individu particulier est le salut de
I’ensemble, et I’ensemble ne recoit son salut que de cet homme particulier qui est
véritablement le salut et qui par la-méme cesse d’étre pour lui seul. A mon avis, on peut
comprendre aussi a partir de la qu’il n’y ait pas un pareil recours a I’individu particulier
dans d’autres religions. L’hindouisme ne vise pas en fin de compte I’ensemble, mais
I’individu qui opére son salut personnel, en s’évadant hors du monde, hors de la roue de la
Maya. Parce que dans son intention la plus profonde, il ne cherche pas I’ensemble, mais
voudrait seulement arracher I’individu a la perdition, il ne peut reconnaitre un autre individu
particulier qui ait pour moi une signification et un role de salut décisifs. En dévalorisant le
tout, il en vient ainsi a dévaloriser également I’individu, parce que la catégorie du « pour »
disparait”'.

En résumé, les réflexions précédentes nous auront permis de constater que le
christianisme procéde du principe de « corporalité » (historicité) ; qu’il doit étre pensé au
plan de I’ensemble et n’a de sens qu’a ce niveau-la, mais que pour cette raison méme, il
pose et doit poser un principe du « particulier », qui constitue son scandale et qui pourtant
apparait ici intrinsequement nécessaire et rationnel.

2) Le principe du « pour »

Parce que lafoi chrétienne exige 1’engagement de I’individu, mais en lui demandant
d’étre pour I’ensemble et non pour lui-méme, le mot « pour » exprime la véritable loi
fondamental e de I’existence chrétienne : c’est la conclusion qui découle logiquement de ce
qui précede. C’est pourquoi dans le sacrement principal, celui qui forme le centre du culte
chrétien, I’existence de JXsus-Christ est présentée comme une existence «pour la
multitude » — « pour vous»"', comme |’existence ouverte qui rend possible et opére la
communication de tous entre eux par la communication en Lui. C’est pour cela que
I’existence du Christ, comme nous I’avons vu, s’accomplit et se réalise comme existence
exemplaire lorsgu’il est « ouvert » sur la croix. C’est pour cela que, annongant et expliquant
samort, il peut dire: « Jem’en vais et je viens versvous » (In 14, 28) : du fait que je pars, la
cloison de mon existence qui me limite maintenant, est brisée ; et ains mon départ est
véritablement ma venue, dans laquelle je réalise ce que je suis réellement, ¢’est-a-dire celui
gui rassemble tous les hommes dans I’unité de son nouvel étre, celui qui n’est pas limite,
mais unité.

Les Péres de I’Eglise ont interprété en ce sens les bras étendus du Christ en croix. Ils y
voient tout d’abord la forme primitive du geste de la priere chrétienne, de I’attitude de
I’orante, telle gue nous la rencontrons dans les représentations émouvantes des catacombes.
Les bras du Crucifié montrent donc en lui 1’adorateur, mais en donnant en méme temps a



|’adoration une nouvelle dimension, qui fait la spécificité de la glorification chrétienne de
Dieu : ses bras ouverts sont aussi expression d’adoration précisément parce qu’ils expriment
le don total aux hommes, parce qu’ils sont le geste de I’étreinte, de la fraternité pleine et
sans réserve. Par référence a la croix, la théologie des Peres a pu voir représentées
symboliquement dans I’ attitude chrétienne de la priére, la coincidence de 1’adoration et de la
fraternité, I’inséparabilité du service des hommes et de la glorification de Dieu.

Etre chrétien, signifie essentiellement passer de 1’étre pour soi a I’étre pour les autres.
Par la s’explique aussi le sens réel de la notion d’élection (choix parmi plusieurs), qui nous
parait souvent si étrange. Elle n’est pas synonyme d’une préférence pour tel individu
particulier, qui le laisserait enfermé en lui-méme et séparé des autres, elle veut dire au
contraire I’entrée dans la tiche commune, dont nous parlions tout a I’heure. Auss
I”’engagement chrétien fondamental, 1’accueil du christianisme, représentent-ils |’abandon de
tout égocentrisme et 1’adhésion a 1’existence, toute tournée vers |I’ensemble, de Jsus-Christ.
Dans le méme sens, le mot de Jésus qui nous exhorte a porter la croix a sa suite n’exprime
nullement une dévotion privée, mais 1’exigence, que I’homme abandonne I’isolement et la
tranquillité de son « Moi », et sorte de lui-méme pour suivre le Crucifié, en mettant une
Croix sur son « Moi », et en vivant pour les autres. D’une maniére générale d’ailleurs, les
grandes images de I’histoire du salut, qui constituent en méme temps les grands symboles
fondamentaux du culte chrétien, sont des formes d’expression de ce principe du « pour ».
Pensons par exemple a I’image de I’exode (sortie), qui depuis Abraham, et bien au-dela de
I’Exode classique de I’histoire du salut, — la sortie d’Egypte — reste I’idée fondamentale qui
régit 1’existence du peuple de Dieu et de ses membres: ceux-ci sont appelés a 1’exode
permanent du dépassement d’eux-mémes. Le méme théme est sous-jacent a 1’image de la
Paque — passage —, dans laguelle lafoi chrétienne a exprimé la connexion du mystére de la
croix et de larésurrection de Xsus avec I’idée de « sortie » de I’ Ancien Testament.

Jean a rendu le tout dans une image empruntée a la nature. Par 1a 1’horizon s’élargit
au-dela de I’anthropologie et de I’histoire du salut jusqu’au cosmique : ce qui est présenté
ici comme structure fondamentale de la vie chrétienne est au fond déja la marque de la
création @ « En vérité, en vérité, je vous le dis, si le grain de blé ne tombe en terre et ne
meurt, il reste seul ; s’il meurt, il porte beaucoup de fruit » (In 12, 24). C’est une loi déja
dans le domaine cosmique, que la vie ne prend naissance qu’a travers la mort, a travers la
perte de soi-méme. Ce que la création préfigure s’accomplit en I’homme et finalement en
I’homme exemplaire Jsus-Christ : en partageant le destin du grain de bl¢, en passant par le
sacrifice, en acceptant d’étre livré et de se perdre, il inaugure la vraie vie. En partant des
expériences de 1’histoire desreligions, qui sur ce point précisément rejoignent de trés pres le
témoignage de la Bible, on pourrait aussi dire que le sacrifice alimente lavie du monde. Les
grands mythes qui prétendent que le cosmos serait issu d’un sacrifice primordial et ne
pourrait vivre qu’en mourant perpétuellement a lui-méme, voué au sacrifice”"', ces mythes
trouvent ici leur vérité et leur valeur. A travers ces images mythiques apparait le principe
chrétien de ’exode : « Qui ame savie laperd ; et qui hait sa vie en ce monde la conservera
en vie éternelle » (Jn 12,25). 1l faut gouter, en terminant, que tous les dépassements opérés
par I’homme lui-méme ne pourront jamais suffire. Celui qui ne veut que donner et n’est pas
prét a recevoir, qui ne veut que vivre pour les autres, sans reconnaitre que lui-méme vit du
don et du sacrifice des autres, don qu’il n’est pas en droit d’attendre ni d’exiger, celui-la
méconnait le mode d’étre fondamental de I’homme et altére nécessairement le vrai sens de
ce qu’est vivre les uns pour les autres. Pour étre féconds, tous les dépassements de nous-
mémes exigent que nous sachions aussi recevoir de 1’autre et en fin de compte de cet autre
qui est véritablement autre par rapport a toute I’humanité, et en méme temps pleinement uni
a elle : I’homme-Dieu Jsus-Christ.



3) La loi de ’incognito

Si le « pour » doit étre considéré comme le principe décisif de |’existence humaine et
s, rejoignant le principe de I’amour, il constitue avec celui-ci la véritable manifestation du
divin dans le monde, une autre conséquence encore apparait. En effet, I’atérité de Dieu, que
I’homme peut déja conjecturer par lui-méme, devient alors atérité¢ totale; il devient
totalement impossible de connaitre et de reconnaitre Dieu. Car le caractére mystérieux et
caché de Dieu, que 1’homme pouvait prévoir, revét alors la forme scandaleuse, tangible et
visible, d’un Crucifié. En d’autres termes: Dieu, le premier, I’alpha du monde apparait
alors comme |I’omega, la derniére lettre de 1’alphabet de la création, comme la moindre des
créatures. A ce propos, Luther parle du Dieu caché « sub contrario », C’est-a-dire dans ce
qui parait étre le contraire de Dieu. Il souligne ains I’originalité de la théologie négative
chrétienne, résultant de la croix, par rapport a la théologie négative de la pensée
philosophique. Déja la philosophie, la simple réflexion de I’homme sur Dieu, découvre que
Dieu est le Tout-Autre, essentiellement caché et incomparable. « Nos yeux sont faibles
comme les yeux du hibou en face de ce qui est en soi la clarté supréme » disait Aristote. A
partir de lafoi en Jsus-Christ, nous répondrons : de fait, Dieu est le Tout-Autre, I’invisible,
I’inconnaissable. Mais lorsqu’il S’est présenté ainsi tout-autre, invisible quant a sa nature
divine, inconnaissable, ce ne fut pas le genre d’altérité¢ et d’étrangeté que nous avions
attendu et escompté, au point qu’il demeura en fait inconnu. Mais n’est-ce pas justement la
gu’il apparait alors réellement comme le Tout-Autre, qui bouscule nos prévisions d’altérité
et serévele par 1a comme le seul qui soit authentiquement tout autre ?

Dans ce sens, on peut retrouver continuellement, a travers toute la Bible, des exemples
des deux maniéres dont Dieu se manifeste dans le monde. Il se révéle tout d’abord dans la
puissance cosmique. L’immensité, le logos du monde qui dépasse et en méme temps
englobe toute pensée humaine, renvoie a Lui, dont la pensée constitue ce monde; a Lui
devant qui les nations sont « comme des gouttes au bord d’un seau », « comme des grains
de poussi¢re dans la balance » (Is 40, 15). L’univers témoigne réellement de son Créateur.
Quelle que soit notre répugnance a 1’égard des preuves de I’existence de Dieu, quelles que
soient les objections gque la réflexion philosophique peut a bon droit opposer aux différents
arguments, il n’en est pas moins vrai qu’a travers le monde et sa structure intelligible
transparait la Pensée primordiale avec sa puissance créatrice.

Mais ce n’est la qu’une des maniéres dont Dieu apparait dans le monde. L’autre signe
gu’il s’est constitué et qui, en le voilant davantage, révéle avec plus de vérité ce qui fait son
étre propre, c’est le signe de la petitesse, qui du point de vue cosmique et quantitatif est tout
a fait insignifiant, presque un pur néant. Il faudrait ainsi parler de la série : terre — Israél —
Nazareth — Croix — Eglise, ou Dieu semble disparaitre de plus en plus, et ot précisément il
apparait de plus en plus dans son étre véritable. Il y a d’abord la terre, un néant dans le
cosmos, qui doit étre le lieu de I’action de Dieu dans le cosmos. Il y alsraél, un néant parmi
les puissances, qui doit étre le lieu de son apparition dans le monde. Il y a Nazareth, encore
un néant a I’intérieur d’lsraél, qui doit étre le lieu de sa venue définitive dans le monde. Il y
a ensuite la croix, a laquelle un homme est suspendu, une existence ratée, et ce doit étre le
lieu ou I’on peut littéralement toucher Dieu. |l y aenfin I’Eglise, produit équivoque de notre
histoire et qui prétend étre le lieu permanent de sa révélation. Nous ne savons que trop
aujourd’hui combien la proximité de Dieu demeure cachée en elle. C’est précisément la ou,
dans le faste princier de la Renaissance, I’Eglise croyait pouvoir se défaire de ce caractére
mystérieux et caché, et étre directement « porte du ciel » et « maison de Dieu », qu’elle est
devenue encore une fois et plus qu’auparavant, I’incognito de Dieu, dont on avait peine a
discerner la présence derriere tout cela. Ce qui est insignifiant au point de vue cosmique et
terrestre représente ainsi le véritable signe de Dieu, dans lequel se manifeste le Tout-Autre



gue, par rapport a nos prévisions, nous sommes toujours encore incapables de reconnditre.
Le néant cosmique, voila le Tout véritable, car c’est le « pour » qui est la réalité divine
authentique...

4) La loi de la surabondance

Dans les énoncés éthiques du Nouveau Testament, existe une tension qui parait
insurmontable : entre grace et ethos, entre pardon total et exigence totale, entre le fait que
I”’homme regoit avec une entiére gratuité, ¢tant incapable de rien faire lui-méme, et le fait
gu’il doit se donner entiérement, jusqu’a cette exigence inouie : « Soyez parfaits comme
votre Pere du ciel est parfait » (Mt 5, 48). Si I’on cherche cependant, dans cette opposition
troublante des deux pdles, un point de liaison, on retrouvera sans cesse dans la théologie
paulinienne et dans les Synoptiques, le mot de « surabondance » (reprocevua) dans lequel
le theme de la grace et celui de 1’exigence se rejoignent et se confondent.

Pour arriver a nous faire une idée du principe invoqué, prenons dans le Sermon sur la
Montagne, ce passage central qui est comme le titre et la présentation condensée des six
grandes antithéses (« il a été dit aux Anciens... mais Moi je vous diS... ») Ou Jésus propose
une nouvelle rédaction de la deuxiéme des tables de la Loi. Voici le texte : « Car je vous le
dis, s dans votre justice il n’y a pas plus de surabondance que dans celle des scribes et des
pharisiens vous n’entrerez certainement pas dans le royaume des cieux » (Mt 5,20). Cela
veut dire tout d’abord que toute justice humaine est prouvée insuffisante. Qui pourrait en
effet honnétement se vanter de s’étre pénétré réellement et sans réticence, jusque dans les
profondeurs de son ame, du sens de chacune des différentes obligations ? Qui pourrait se
vanter de les avoir accomplies parfaitement, du fond du cceur, a plus forte raison de les avoir
accomplies avec surabondance? Il est vra qu’il existe dans I’Eglise un « état de
perfection », ou 1’on s’engage a aller au-dela de ce qui est commandé, ou 1’0on s’oblige a la
surabondance. Mais ceux qui appartiennent a cet état seront les derniers a nier qu’ils n’en
sont toujours encore qu’au commencement, et qu’ils sont pleins d’imperfections. « L’état de
perfection » est en réalité la plus dramatique manifestation de I’imperfection permanente de
I”homme.

Celui qui trouve cette indication générale insuffisante, n’aura qu’a lire les versets
suivants du Sermon sur la Montagne (5, 21-48), pour se voir acculé a un examen de
conscience accablant. Ces versets réveélent ce que représentent, si on les prend pleinement au
Srieux, les prescriptions apparemment simples de la deuxieme table du Décalogue. Trois
d’entre elles sont expliquées ici : « Tu ne tueras pas. Tu ne commettras pas d’adultére. Tu
ne parjureras pas. » A premicre vue, il ne semble pas bien difficile de se sentir en régle sous
ce rapport. Aprés tout, on n’a tué personne; on n’a pas commis d’adultére ; on n’a pas de
parjure sur la conscience. Mais lorsque Jsus fait voir toute la profondeur de ces exigences,
il apparait a quel point I’hnomme agit dans ce sens par ses coléres, ses haines, ses refus de
pardonner, ses jalousies et ses convoitises. |l apparait combien |’homme, dans sa prétendue
justice, est de connivence avec les injustices de ce monde. Quand on médite séricusement
les paroles du Sermon sur la Montagne, on fait la méme expérience que 1’homme qui passe
de lavision apologétique de son parti a la réalité. Le net partage entre blanc et noir, d’apres
lequel on est habitué a classer les hommes, tourne a la grisaille d’une pénombre générale. 11
devient clair qu’il n’y a pas de Séparation « blanc-noir » entre les hommes et que tous,
malgré des gradations et nuances multiples, se retrouvent d’une certaine maniére dans la
pénombre. Pour employer une autre image, on pourrait dire: S dans le domaine
« macroscopique » les différences morales des hommes sont nettement tranchées, on obtient
une image beaucoup plus nuancée, quand on les soumet a un examen « microphysique » et



« micro moral » ; les différences commencent alors a devenir trés problématiques ; de toute
facon, il ne saurait plus étre question d’une justice surabondante.

Si donc cela dépendait de 1 “homme, personne ne pourrait entrer dans le royaume des
cieux, c’est-a-dire dans la sphére de la justice pleine et parfaite. Le royaume des cieux
demeurerait pure utopie. En fait, il reste nécessairement pure utopie tant que cela dépend
uniqguement de la bonne volonté de I’homme. Bien souvent on nous dit : il suffirait d’un peu
de bonne volonté pour que tout aille au mieux dans le monde. C’est vral, un brin de bonne
volonté suffirait; mais hélas ! c’est |a le coté tragique de I’humanité, les forces lui manquent
justement pour cela. Faut-il alors donner raison a Camus, lorsqu’il prend pour symbole de
I”’humanité Sisyphe, essayant toujours a nouveau de rouler sa pierre jusqu’au haut de la
montagne, pour la voir redescendre aussitot ? La Bible, en ce qui concerne les possibilités
de I’homme, est auss réaliste que Camus mais elle dépasse son scepticisme. Pour elle, la
limite de la justice de I’homme, et d’une fagon générale de ses capacités, devient
I’expression de sa dépendance par rapport au don gratuit et imprévisible de I’amour qui
s’ouvre a lui, qui I’ouvre lui-méme, et sans lequel, en dépit de toute sa justice, il resterait
renfermé et injuste. Seul 1’homme qui accepte de recevoir gratuitement, peut se trouver lui-
méme. Ains I’examen attentif de la « justice» de I’homme nous renvoie a la justice de
Dieu, dont la surabondance s’appelle Xsus-Christ. JXsus-Christ est lajustice de Dieu, qui va
bien au-dela de ce qui est requis, qui ne calcule pas, qui est vraiment débordante; il est le
« malgré tout » de I’amour plus grand de Dieu, par lequel Celui-ci surmonte infiniment la
défaillance de I’homme.

On se tromperait pourtant du tout au tout, si I’on voulait conclure de la a une
dévaluation de I’homme et dire, dans ce cas: tout se vaut en fin de compte, toute recherche
de justice et de perfection est vaine devant Dieu. Il n’en est rien, car malgré tout, et au
regard justement de ce qui vient d’étre dit, 1’exigence de surabondance demeure, méme si
I”’homme est incapable de réaliser la justice intégrale. Mais qu’est-ce que cela veut dire ?
N’y at-il pas la contradiction ? Cela veut dire, en un mot, que celui-la n’est pas encore
chrétien qui calcule sans cesse pour faire le juste nécessaire et pouvoir, a 1’aide de quelques
astuces casuistiques, se considérer comme un homme au vétement blanc. Et celui-la aussi
qui calcule ou s’arréte le devoir et ou 1’0n peut, par un opus supererogatorium, par une
ceuvre surérogatoire, acquérir un excédent de mérites, est un pharisien, non un chrétien. Etre
chrétien ne consiste pas a s’acquitter de certaines obligations, et peut-étre, pour quelqu’un
qui est spécialement parfait, a dépasser méme la limite du devoir a assurer. Un chrétien,
c’est un homme qui sait que de toute fagon il vivra toujours d’abord du don gratuit, un
homme dont toute la justice consiste a donner a son tour, comme le mendiant qui,
reconnaissant du don regu, le partage lui-méme généreusement avec les autres. Celui qui
n’est que juste, qui calcule et prévoit, qui croit pouvoir se procurer le vétement blanc par ses
propres forces, étre lui-méme 1’artisan de sa perfection, est en fait « injuste ». La justice
humaine ne peut se réaliser que dans le renoncement aux prétentions propres et dans la
magnanimité a 1’égard de 1’homme et de Dieu. C’est la justice du: « Pardonne-nous,
comme nous pardonnons aussi », une demande qui S’avére étre la véritable formule pour la
conception chrétienne de la justice humaine. Pour le chrétien, la justice humaine consiste a
pardonner a son tour, parce que Soi-méme 1’0n vit essentiellement du pardon regu”™.

Mais le theme de la surabondance dans le Nouveau Testament nous indique encore
une autre piste, qui achéve de nous en révéler le sens. On retrouve le mot dans le contexte
du miracle de la multiplication des pains, ou il est question d’une « surabondance » de sept
corbeilles (Mc 8, 8). Cette évocation de I’idée et de la réalité de la « surabondance », du
plus-que-nécessaire, appartient au ceeur méme du récit de la multiplication des pains. Celui-
ci nous fait penser d’ailleurs immédiatement a un miracle similaire que Jean nous a
rapporté : le changement de |I’eau en vin aux noces de Cana (Jn 2, 1-11). Si le mot méme de



« surabondance » N’y apparait pas, la réalité s’y trouve d’autant plus clairement: la quantité
du vin obtenu atteint, selon I’indication de I’Evangile, le chiffre bien extraordinaire pour
une féte privée, de 480/700 litres! Or les deux récits ont rapport, dans I’intention des
¢vangélistes, a la forme centrale du culte chrétien, a I’eucharistie. lls présentent celle-ci
comme la surabondance divine, qui dépasse infiniment tout ce qui serait stricte exigence et
demande justifiée.

Mais par ce rapport a I’eucharistie, les deux récits concernent le Christ lui-méme et
renvoient finalement a lui: le Christ est I’infinie prodigalité de Dieu. Et tous deux renvoient,
comme nous |’avons vu aussi pour le principe du « pour », a une loi fondamentale de la
création, ou la vie gaspille des millions de germes, pour assurer 1’existence d’un étre vivant,
ou tout un univers est gaspillé pour y préparer quelque part une place a I’esprit, a I’homme.
La surabondance est la marque de Dieu dans sa création ; car « Dieu ne mesure pas ses
dons», selon I’expression des Péres. Mais la surabondance est également le véritable
principe et la forme de I’histoire du salut; celle-ci n’est finalement rien d’autre que le fait
vraiment stupéfiant, d’un Dieu qui dans son incompréhensible prodigalité, non seulement
dépense un univers, mais se prodigue lui-méme, pour conduire au salut ce grain de
poussi¢re qu’est I’homme. La surabondance est donc — répétons-le — la véritable définition
de I’histoire du salut. Celui qui ne fait que calculer, trouvera éternellement absurde que pour
I’intérét de 1’homme, Dieu lui-méme soit mis a contribution. Seul celui qui aime peut
comprendre la folie d’un amour pour lequel la prodigalité est la loi, et la surabondance le
seul suffisant. Mais alors, s’il est vrai que I’univers vit de la surabondance, que I’homme est
I’&tre pour qui le surplus est le nécessaire, comment S’étonner que la révélation soit le
surplus et par la méme le nécessaire, le divin, I’amour dans lequel s’accomplit le sens de
I’univers ?

5) Accomplissement et espérance

Lafoi chrétienne affirme que le salut des hommes est accompli dans le Christ; en Lui
a commencé irrévocablement 1’avenir véritable de 1’homme, qui, tout en restant avenir, est
déja réalité, partic de notre présent. Cette affirmation contient un principe
d’« accomplissement » qui est de la plus haute importance pour la forme de |’existence
chrétienne, pour la forme de la décision existentielle que représente la vie chrétienne.
Essayons de préciser cela. Nous venons de constater que le Christ est ’avenir déja
commencé de 1’homme, son accomplissement déja inauguré. Dans le langage de la
scolastique, on avait exprimé cette idée en disant que la révélation était achevée avec le
Christ. Cela ne signifie évidemment pas que Dieu, aprés avoir communiqué un certain
nombre de vérités, aurait décidé de ne plus en ajouter d’autres. Cela veut dire plutét que le
dialogue de Dieu avec I’lhomme, I’insertion de Dieu dans I’humanité en Jésus, cet homme
qui est Dieu, est arrivé a son terme. Dans ce dialogue, il ne s’agissait pas, et il ne s’agit pas
de dire guelgue chose, de dire beaucoup de choses, il S’agit de se communiquer soi-méme
danslaparole. Le but de ce dialogue n’est donc pas atteint lorsque la plus grande somme de
connaissances possible aura été communiquée, mais lorsque a travers la Parole, 1’amour
apparait et que dans la Parole, le « Tu» et le « Tu » se touchent. Le sens du dialogue ne se
trouve pas dans une troisieme réalité, dans un savoir objectif, mais dans les partenaires eux-
mémes. Il signifie communion. Or, dans I’homme Jsus, Dieu s’est révélé définitivement
lui-méme : Jsus est sa Parole et en tant qu’il est sa Parole, il est Dieu lui-méme. La
révélation ne s’arréte donc pas ici parce que Dieu a décidé positivement de 1’arréter, mais
parce gu’elle est arrivée a son terme, ou comme le dit Karl Rahner : « Il n’est plus rien dit
de nouveau, non pas malgré qu’il y et encore beaucoup a dire, mais parce que tout a été dit,
tout a été donné dans le Fils de I’amour, dans lequel Dieu et le monde sont devenus un®. »



En continuant la réflexion dans cette ligne, on découvre encore un autre aspect. S,
dans le Christ, le but de la révélation et celui de I’humanité ont été atteints, parce qu’en Lui
étre Dieu et étre homme se touchent et s’unissent, cela veut dire en méme temps que le but
atteint n’est pas une limite rigide, mais un espace ouvert. Car cette union qui a été réalisée
en cet unique point Xsus de Nazareth, doit s’étendre a I’« Adam » total et le transformer en
« Corps du Christ ». Aussi longtemps que cette totalité n’est pas atteinte, aussi longtemps
gu’elle est restreinte a un seul point, ce qui s’est passé dans le Christ reste a la fois terme et
commencement. L humanité ne peut aller ni plus avant ni plus haut que le Christ, car Dieu
est ce qu’il y ade plus avant et de plus haut ; chague progrés apparent au-dela du Christ est
une chute dans le vide. L’humanité ne saurait le dépasser, et en ce sens le Christ est le
terme; mais elle doit S’intégrer en Lui, et en ce sens il est seulement le véritable
commencement.

Nous n’avons pas a réfléchir ici sur le recoupement du passé et de I’avenir qui résulte
de la pour la conscience chrétienne, ni a considérer qu’ains lafoi chrétienne, lorsqu’elle se
retourne vers le Jsus historique, regarde en avant vers le nouvel Adam, vers I’avenir que
Dieu destine a I’lhomme et au monde. Nous avons déja parlé de tout cela plus haut. Ici il
s’agit d’autre chose. Le fait que la décision définitive de Dieu concernant I’homme est déja
prise signifie selon la conviction de lafoi — que le définitif est présent dans 1’histoire, méme
S ce définitif est tel qu’il n’exclut pas I’avenir, mais qu’il I’inaugure. Il en résulte que le
définitif, I’irrévocable est présent aussi, et doit 1’étre, dans la vie de I’homme, surtout la ou
I”’homme rencontre ce définitif divin dont nous venons de parler. Cette assurance que le
définitif est déja présent, et qu’en lui I’homme est gratifié¢ d’un avenir ouvert, est
caractéristique de la vision chrétienne de la réalité : le chrétien ne saurait admettre le
perpétuel recommencement impliqué dans 1’actualisme, qui se situe simplement par rapport
a chaque instant présent, sans jamais atteindre le définitif. Le chrétien sait au contraire que
I’histoire va de I’avant; or, le progrés exige une orientation définitive; C’est cela
précisément qui le distingue du mouvement circulaire qui ne mene pas a une fin. La lutte
pour I’irrévocabilité du christianisme a été menée, au Moyen Age, comme une lutte contre
I’idée d’un « troisiéme royaume » : au « royaume du Pere » de I’Ancien Testament aurait
succédé le deuxiéme royaume, celui du Fils, qui est le christianisme vécu jusqu’a
maintenant et qui est déja bien meilleur ; mais celui-ci devra étre remplacé par le troisieme
royaume, le temps de I’Esprit®. La foi a ’incarnation de Dieu en Jsus-Christ ne saurait
admettre un « troisiéme royaume » ; €lle croit au caractére définitif de cet événement et elle
se sait pour cette raison ouverte a I’avenir.

Nous avons déja indiqué que cela comportait également des conséquences décisives
pour la vie de chagque homme en particulier. Cela veut dire, en effet, que la foi engage
I”’homme de fagon définitive ; il n’est plus possible qu’elle soit relayée un jour, aprés la
période d’enfance du royaume du Pere et la période de jeunesse du royaume du Fils, par un
age de 1’esprit qui serait un age des lumiéres, ou 1’0n n’obéirait plus qu’a sa propre raison,
en faisant subrepticement passer celle-ci pour I’Esprit-Saint. |1 y a certes des périodes et des
étapes dans le développement de la foi, mais cela lui permet justement d’étre le fondement
permanent de I’existence de I’homme qui est un. C’est auss la raison pour lagquelle la foi
comporte des énoncés définitifs — dogme et Symbole — dans lesquels se traduit le caractére
définitif qui lui est essentiel. Cela ne signifie nullement que ces formules ne puissent étre
explicitées au cours de I’histoire, et étre de mieux en mieux comprises, de la méme manicre
gue chaque chrétien doit apprendre a tirer des événements de sa vie une intelligence
toujours nouvelle de la foi. Mais dans cette découverte progressive, dans cette maturation,
I’intelligence de lafoi peut et doit sauvegarder |’unité de son objet.

On pourrait enfin montrer que le caractére définitif du lien qui unit deux étres —
caracteére définitif qui pour la foi chrétienne est impliqué dans le « oui » de |I’amour sur

10



lequel repose le mariage — trouve sa racine également ici. Le mariage indissoluble, en effet,
ne peut se comprendre et se réaliser qu’a partir de la foi en la décision irrévocable de Dieu
d’« épouser » dans le Christ I’humanité (comp. Ep 5, 22-33). |l tient et disparait avec cette
foi; en dehorsd’elle, il devient, a la longue, aussi impossible qu’il est nécessaire a I’intérieur
d’elle. Et il faudrait ajouter ici encore que cette fixation apparente sur la décision d’un
instant de la vie permet a I’homme de progresser, de s’assumer pas a pas, alors que
I’annulation continuelle de ses décisions le rejette sans cesse vers le commencement et le
condamne a un mouvement de perpétuel retour, ou il s’enferme dans la fiction d’une
¢ternelle jeunesse et se refuse ainsi a la totalité de son étre d’homme.,

6) Le primat de ’accueil et 1a positivité chrétienne

L’ homme est racheté par la croix ; le Crucifié, homme totalement « ouvert », est la
vraie rédemption de I’lhomme: cette affirmation centrale de la foi chrétienne a déja fait
|’objet de notre réflexion dans un autre contexte, et nous nous sommes efforcés de la rendre
intelligible a notre esprit moderne. Si nous la considérons maintenant, non plus dans son
contenu, mais dans sa structure, nous découvrirons qu’elle exprime le primat du « recevoir »
sur le « faire», de I’accueil sur la prestation fournie, 1a ou il s’agit du destin essentiel et
ultime de I’lhomme. C’est la peut-étre que se situe le point de séparation radical entre le
principe chrétien de 1’eSpérance et sa transposition marxiste. Le principe marxiste, il est
vral, repose également sur une idée de passivité, en ce sens que, d’apres lui, le prolétariat
souffrant est le rédempteur du monde. Mais cette souffrance du prolétariat qui doit
finalement amener |le passage a la société sans classes, doit se réaliser concrétement sous la
forme active de la lutte des classes. C’est de cette manicre seulement qu’elle peut devenir
« rédemptrice », réduire la puissance de la classe dominante et promouvoir 1’égalité de tous
les hommes. Si |a croix du Christ est une souffrance-pour, la passion du prolétariat consiste
pour le marxiste en une lutte-contre; si la croix est essentiellement I’ceuvre d’un seul pour
le tout, la passion du prolétariat est essentiellement le fait d’une masse, organisée en partie,
et ceuvrant pour elle-méme. Ainsi, sous ce double rapport et malgré un contact étroit au
point de départ, les voies du marxisme et du christianisme vont en sens opposé.

D’apres la foi chrétienne donc, I’homme ne se réalise pas finalement lui-méme par ce
gu’il fait, mais par ce qu’il regoit. I1 doit attendre le don de 1’amour ; et |’on ne peut recevoir
I”’amour autrement gque comme don. On ne peut arriver a I’amour par soi-méme, sans 1’autre.
Il faut I’attendre, se le faire donner. Et I’on ne peut devenir pleinement homme qu’en étant
aimé, en se laissant aimer. Si I’amour est pour I’homme a la fois supréme possibilité et
nécessité radicale, si ce qui est le plus nécessaire a I’homme est en méme temps ce qu’il y a
de plus libre et de plus gratuit, cela veut dire que I’homme, pour arriver a son « salut », est
réduit a recevoir. S’il refuse de recevoir, il se détruit lui-méme. Une activité qui se poserait
en absolu, qui voudrait réaliser par ses propres forces une véritable existence humaine,
serait en contradiction avec la nature méme de I’homme. Louis Evely a magnifiquement
exprimé cette intuition dans ces lignes : « Toute I’histoire de I’humanité a été dévoyée,
brisée, parce qu’Adam s’est fait une fausse idée de Dieu. Il voulait devenir comme Dieu.
Jespére que vous n’avez jamais fait consister le péché d’Adam en cela... N’était-ce pas cela
a quoi Dieu I’avait invité ? Adam s’est seulement trompé de modéle. Il a cru que Dieu était
un étre indépendant, autonome, suffisant, et, pour devenir comme Lui, il s’est rebellé, il a
désobéi. Mais quand Dieu s’est révélé, quand Dieu a voulu montrer vraiment ce qu’ll était,
Il s’est révélé amour, tendresse, effusion de soi, infinie complaisance en un autre,
attachement, dépendance ; Dieu S’est révélé obéissant, obéissant jusqu’a la mort. En croyant
devenir Dieu, Adam se différenciait totalement de Lui. Il se retranchait dans la solitude, et
Dieu n’était que communion. »*"

11



Tout cela relativise certainement les ceuvres, 1’action de I’homme ; |la lutte de saint
Paul contre la « justice par les ceuvres » est a comprendre dans ce sens. Mais il faut ajouter
gue I’activité humaine ainsi ramenée a la seconde place, s’en trouve du méme coup
intérieurement libérée : I’activité de 1’homme peut se déployer alors dans le calme, le
détachement et la liberté, qui conviennent a ce qui n’a qu’une importance de second rang.
Le primat de I’accueil ne veut nullement condamner I’homme a la passivité ; il ne signifie
pas que I’homme peut maintenant rester les bras croisés, comme nous le reproche le
marxisme. Au contraire : il nous permet d’accomplir dans un esprit de responsabilité et en
Méme temps sans crispation, joyeusement, librement, notre travail en ce monde et de le
mettre au service de I’amour rédempteur.

Une autre conclusion encore se dégage a partir de la. Le primat de 1’accueil implique
la positivité chrétienne et démontre sa nécessité interne. Nous avions constaté que 1’homme
n‘est pas lui-méme la source de son é&tre le plus authentique; celui-ci lui vient
nécessairement du dehors, comme une réalité qu’il n’a pas faite, qu’il n’a pas produite, qu’il
rencontre au contraire en face de lui et qui se donne a lui librement. Mais dans ce cas, il faut
dire que notre relation a Dieu ne peut finalement reposer sur les idées que nous forgeons,
sur une connaissance spéculative, mais exige la positivité de cette réalité en face de nous,
qui vient a nous comme quelque chose de positif, a accueillir. Il me semble que 1’0n pourrait
en quelque sorte réaliser a partir de la la quadrature du cercle de la théologie, c’est-a-dire
gue I’on pourrait montrer la nécessité interne de ce qui est apparemment la contingence
historique du christianisme, montrer que cette positivité qui nous choque, d’un événement
survenant de |’extérieur, est en fait nécessaire. L antithése, si vigoureusement soulignée par
Lessing, entre la vérité de fait et la vérité de raison™ peut étre surmontée ici. Ce qui est
fortuit, extérieur est en méme temps ce qui est nécessaire a I’homme; ce n’est que par la
venue a lui d’une réalité extérieure que s’ouvre son étre intérieur. L’incognito de Dieu
comme homme dans I’ histoire « doit » étre — avec lanécessité de la liberté.

7) Résumé : I’« essence du christianisme »

Nous pouvons dire, me semble-t-il, en résumé, que les six principes, dont nous avons
essay¢ de comprendre les grandes lignes, constituent comme la formule de structuration de
I’existence chrétienne, et en méme temps la formule qui définit 1’essence de la réalité
chrétienne, ils sont 1’« essence du christianisme ». Ils traduisent sans doute aussi ce que
nous appelons, avec un concept qui préte souvent a malentendu, la prétention chrétienne a
I’absolu. Ce que I’on veut dire par la apparait surtout dans le principe du « particulier »,
dans le principe du « pour », dans le principe d’« accomplissement » et dans le principe de
la « positivité ». Ces énoncés fondamentaux font voir le sens particulier de la prétention que
la foi chrétienne affirme et doit affirmer face a 1’histoire des religions, si elle veut rester
fidele a elle-méme.

Mais une derniére question se pose: si 1’0n a devant les yeux les six principes, tels que
nous les avons examinés, on fera peut-étre la méme expérience que les physiciens qui ont
cherché 1’élément constitutif ultime de 1’étre et qui ont cru tout d’abord I’avoir trouvé dans
ce que I’on a appelé justement les éléments. Or, a mesure que la recherche progressait, on
découvrait un nombre de plus en plus grand de ces éléments, et aujourd’hui on en connait
plus d’une centaine. Ils ne pouvaient donc pas étre la réalité derniére, que 1’on crut ensuite
avoir découverte dans les atomes. Mais ceux-Ci également se révélérent composés de
particules élémentaires, dont nous connaissons maintenant déja a nouveau une telle quantité
gue I’on ne peut plus s’en tenir la, et qu’il faut relancer la recherche pour arriver peut-étre
tout de méme a 1’élément constitutif ultime. Nous avons reconnu dans les six principes, en
guelque sorte, les particules élémentaires de la réalité chrétienne ; mais ne faut-il pas qu’il y

12



ait au-dela un noyau central, unique et simple, de cette réalité¢ ? Ce noyau existe, €t je crois
gue nous pouvons maintenant, apres toutes nos réflexions, dire, sans risquer de tomber dans
une phraséologic sentimentale, que les six principes se rejoignent finalement dans le
principe unique de I’amour. Disons-le brutalement, au risque méme de préter a malentendu :
ce n’est pas le partisan d’une confession qui est le véritable chrétien, mais celui qui, par sa
vie chrétienne, est devenu vraiment humain. N’est pas véritablement chrétien, celui qui suit
servilement un systéme de normes, uniquement préoccupé de lui-méme, mais celui qui est
devenu libre et disponible pour la bonté simple et humaine. Le principe de 1’amour, pour
étre authentique, doit assurément inclure la foi. C’est la seule fagon pour lui de rester ce
gu’il est. Car sanslafoi qui, nous I’avons vu, exprime la nécessité ou se trouve 1’homme de
recevoir, et I’insuffisance de toute prestation qu’il pourrait fournir, sans cette foi, la charité
devient action autonome, se suffisant a elle-méme. Elle perd sa réalité propre pour devenir
justice acquise par ses propres forces.

Lafoi et la charité sont interdépendantes et s’appellent I’une ’autre, Il faut dire de
méme que dans le principe de 1’amour est présent aussi celui de I’espérance qui, dépassant
le moment présent et I’instant particulier, cherche le tout. Ainsi notre réflexion nous ameéne
en fin de compte tout naturellement aux trois termes par lesquels Paul désignait les
fondements du christianisme : « Présentement, la foi, I’espérance et la charité demeurent
toutes les trois, mais la plus grande d’entre elles, c’est la charité » (1 Co 13, 13).

NOTES

' Dans les pages qui suivent, je reprends largement des idées développées d’abord dans mon petit livre Vom Sinn des
Christseins, Miinchen, 1966, et j’essaye de les systématiser et de les incorporer dans le contexte des réflexions de ce
livre.

" Cest ainsi que J.R. Geiselmann reproduit, en les résumant, les idées développées par Mdohler dans Theologische
Quartalschrift, 1830, pp. 582 s. : J.R. GEISELMANN, Die Heilige Schrift und die Tradition, Freiburg, 1962, p.56.

" D*aprés J.R. GEISELMANN, ibid., p.56 ; — F. J, « Vorlesungen iiber speculative Dogmatik” (1830), p. 7, dans Werke,
VIII, p. 231; — cf. MOHLER, op. cit.

' Cf. a ce propos la Remarque de E. MOUNIER dans : Esprit (janvier 1947) : Un speaker de laradio n’avait que trop bien
réussi a évoquer la catastrophe de la fin du monde. Sommet de I’absurdité : des hommes se suicidérent, pour ne pas
mourir. Ce réflexe manifestement insensé prouve que nous vivons bien plus d’avenir que de présent. Un homme qui se
voit subitement privé d’avenir, est un homme qui est déja privé de la vie elle-méme. — Pour le théme indiqué, cf. M.
HEIDEGGER, « Sein des Daseins as Sorge », Sein und Zeit, Tiibingen, 1967, pp. 191-196.

Y Cf. J. RATZINGER, “Menschheit und Staatenbau in der Sicht der friihen Kirche”, dans Studium generale, 14 (1961), pp.
664-682, surtout 666-674; -- H. SCHLIER, Mdchte und Gewalten im Neuen Testament, Freiburg, 1958, surtout pp. 23 s,,
27,29. — Pour le « on » (« man ») cf. HEIDEGGER, Sein und Zeit, Tiibingen, 1967, pp. 126-130.

I Cf. a ce sujet I’enquéte instructive de J. Neuner, « Religion und Riten. Die Opferlehre der Bhagavadgita », dans
Zeitschrift fiir katolische Theologie, 73 (1951), pp. 170-213

Vil Ainsi dans le Canon de la messe, conformément aur récits de I’insitution Mc 14,24 et par.

Vil Cf. le mythe de Purusa de la religion védique; voir a ce propos P. REGAMEY dans F. KONIG, Christus und die
Religionen der Erde. Handbuch der Religionsgeschichte, 3 vol. Freiburg, 1951, Ill, pp. 172 s.; — le méme dans F.
KONIG, Religionswissenschaftliches Worterbuch, Freiburg, 1956, p. 470 s.; — J. GONDA, Die Religionen Indiens, |,
Stuttgart, 1960, p. 186 s. — Le texte principal sur ce point : Rigveda 10, 90.

X Cest en partant de la surtout qu’il faudrait étudier le théme de la loi et de I’évangile ; cf. G. SOHNGEN, Gesetz und
Evangelium, Freiburg, 1957, pp. 12-22.

* K. RAHNER, Schriften zur Theologie, |, Einsedeln, 1954, p. 60; cf. J RATZINGER, « Kommentar zur
Offenbarungskonstitution », dans LTHK, Supplément II, p. 510.

X Cf. A. DEMPF, Sacrum Imperium, Darmstadt, 1954 (réédition inchangée de la premiére éd. de 1925), pp. 269-398 ; —
E. BENZ, Ecclesia spiritualis, Stuttgart, 1934 ; — J. RATZINGER, Die Geschichtstheologie des hl. Bonaventura, Miinchen,
1959.

X EVELY, Notre Pére, Fleurus, 1962, p. 45 ; — cf. Y. CONGAR, Les voies du Dieu vivant, Paris, 1962, pp. 103-104.

Xl En frangais dans le texte.

13



