+
Meéditation pour le temps de confinement
IV dimanche de Caréme
Dimanche 22 mars 2020
Chers fréres et sceurs,

« Réjouissez-vous avec Jérusalem ; soyez pleins d’allégresse, vous tous qui portiez son
deuil ' » Ce sont les premiers mots de I’antienne d’ouverture de la messe de ce
dimanche. « Réjouissez-vous ! » Le 4°™ dimanche de Caréme est un dimanche de joie :
alors que venons de passer la mi-Caréme, ¢’est déja un rayon de la lumicre de Paques
qui vient nous réjouir. Une lumiére tellement puissante qu’elle change méme la
couleur liturgique de ce jour : alors que nous nous sommes habités au violet, couleur
de la pénitence, la voila exceptionnellement adoucie en rose.

Réjouissons-nous, car la féte de Paques approche ! Mais comment pouvons-nous
étre en joie, alors que vous venons d’apprendre que toutes les célébrations de la
Semaine Sainte seront bouleversées par le confinement! C’est vrai: nous ne
pourrons pas nous réunir physiquement en un méme lieu : mais, de jour en jour, nous
prenons conscience de notre union spirituelle, par-dela les lieux et le temps — et de la
méme maniere que la Résurrection du Seigneur L’a dégagé des contraintes physiques
d’ici-bas, la joie de Paques pourra nous rejoindre chacun, chaque famille, et le monde
entier, dans une communion spirituelle qui sera renforcée par le contexte de nos
épreuves.

Car personne n’arréte la lumiére, on ne peut pas éteindre le soleil qui se 1éve. On
peut bien lui tourner le dos, et créer de ce fait une zone d’ombre autour de nous, une
part d’obscurité ou tout se mélange et se confond — mais la grande réalité, celle qui
constitue le centre spirituel de notre univers, c’est bien cette lumiere de Paques qui
¢clate et vers laquelle nous voulons pleinement nous tourner, car elle réchauffe notre
ceeur, elle éclaire et donne sens a toute notre aventure humaine.

« Aussi longtemps que je suis dans le monde, je suis la lumiére du monde. » Dans les
lectures de la messe de ce dimanche, ce théme de la lumiere est central. L’évangile
nous rapporte la guérison miraculeuse d’un aveugle-né. Le premier miracle consiste
bien siir dans cette découverte de la lumiere naturelle que cet homme va faire, lui qui
ne 1’avait jamais vue. Mais nous devons nous €merveiller aussi de ce plus grand
miracle encore, par lequel Jésus le conduit progressivement vers la lumicre
spirituelle, vers la foi. Car le Christ n’est pas un simple guérisseur de nos bobos
matériels, Il est le soleil qui illumine toute notre vie lorsque nous nous tournons vers
Lui. « « Crois-tu au Fils de 'lhomme ? », demanda Jésus a 'aveugle gueri. Il répondit : « Et
qui est-il, Seigneur, pour que je croie en lui ? » Jésus lui dit: « Tu le vois, et c’est lui qui te
parle. » Il dit : « Je crois, Seigneur ! » Et il se prosterna devant lui. »

Le récit de ce miracle peut nous toucher spécialement en ce dimanche, car il
nous concerne mystérieusement. Ce malade, en effet, n’est pas qu’un aveugle, parmi
les nombreux aveugles qui ont €té guéris par Jésus. Il reconnait lui-méme le caractere
unique de ce signe : « Jamais encore on n'avait entendu dire que quelqu’un ait ouvert les
yeux a un aveugle de naissance. » Le fait qu’il soit aveugle depuis toujours, aveugle
dans sa nature méme peut-on dire, nous permet de I’identifier a nous : car chaque



homme est, dans sa simple nature d’homme, blessé par une sorte de maladie. Quand
nous parlons du « péché originel », de cet état de péché originel dans lequel nous
sommes congus, nous ne disons rien d’autre que cela : notre nature humaine est
blessée, dés sa conception, elle est aveugle par rapport a Dieu. Par notre seule nature,
nous sommes incapables d’accéder a la lumiére de la grace. Pour guérir cette cécite,
le Christ nous invite, comme ’aveugle-né, a nous plonger dans une piscine, ¢’est-a-
dire dans le bain du baptéme. C’est alors que la lumiere de la foi nous est donnée,
cette lumiere qui réalise notre communion avec la vie divine. Au travers de cet
épisode de la guérison de 1’aveugle-né, nous sommes donc amenés a nous émerveiller
de cette grice immense que nous avons recue par notre baptéme : nous sommes
illuminés par le Christ, tous nos sens spirituels sont ouverts, désormais capables
d’accueillir la puissance de Sa vie divine. Tournés vers ce grand soleil, notre vie
humaine peut pleinement s’épanouir et porter ses plus beaux fruits.

C’est ce que saint Paul atteste, dans la seconde lecture de la messe. Aux
chrétiens d’Ephése, il rappelle cette immense grace du baptéme, qui a transformé leur
vie. « Fréres, autrefois, vous étiez ténébres; maintenant, dans le Seigneur, vous étes
lumiére ; conduisez-vous comme des enfants de lumiére — or la lumiére a pour fruit tout ce qui
est bonté, justice et vérité — et sachez reconnaitre ce qui est capable de plaire au Seigneur. »

En remerciant le Seigneur pour cette grace du sacrement du baptéme, par lequel
Jésus nous a greffés a Lui, dans Sa mort et Sa Résurrection, nous ne méprisons pas
pour autant ceux qui aujourd’hui ne partagent pas notre foi: le Seigneur a une
pédagogie propre envers chacun, et nous ne doutons pas qu’il puisse conduire
chacun, d’une maniere mystérieuse, dans le secret des coeurs. Nous croyons qu’ll
n’enferme pas la grace dans Ses Sacrements : mais en étant plongés dans ce bain du
baptéme, en passant par ce signe visible, nous sommes sirs qu’ll nous a donné la
pleine appartenance a Sa famille, une appartenance visible, concréete, et éternelle. Une
appartenance qui nous engage a revenir vers Lui, sans cesse, comme une plante qui se
tourne vers le soleil, et a poser des actes dignes de notre condition d’enfants de Dieu.
Car Il compte sur nous pour étre témoins de sa lumiere. Plus que jamais, nous devons
étre témoins de la vérit¢ de ce soleil qui nous illumine, auprés de ceux qui
aujourd’hui sont encore tournés vers I’ombre, doutant de Son existence, doutant de
Sa puissance, doutant de Sa bonté. Et nous savons combien les épreuves qui jalonnent
I’histoire de chacun, et I’histoire de notre humanité, sont parfois sources de doutes.

Au travers de cet évangile, il me semble que nous pouvons nous sentir rejoints
sur certains questionnements qui nous pésent actuellement. Réécoutons la manicre
dont le sujet est introduit : « Jésus vit sur son passage un homme aveugle de naissance.
Ses disciples l'interrogérent : « Rabbi, qui a péché, lui ou ses parents, pour qu’il soit né
aveugle ? » Jésus repondit : « Ni lui, ni ses parents n'ont péché. Mais c'était pour que les
ceuvres de Dieu se manifestent en lui. » » Qui a péché, pour qu’il soit né aveugle ?
Derriére cette question des disciples, il y a cette croyance que le mal moral et le mal
physique sont directement liés: si cet homme a un probléme physique, c’est
forcément parce qu’il a péché et qu’il en est puni. Nous savons que le monde ne
fonctionne pas d’une maniere aussi simple, le mal touche parfois, et méme trop
souvent, des personnes qui ne le méritent pas : car la justice ne régne pas ici-bas.
Mais notre foi est toujours en questionnement, devant les épreuves que Dieu permet.



Nous ne pouvons pas nous empécher de poser la question : cette situation de
pandémie mondiale, pourquoi nous tombe-t-elle dessus ? Ne serait-ce pas une sorte
de punition divine ? Pourquoi sommes-nous ainsi malmenés ? Il ne me semble pas
possible d’avoir une réponse bréve et précise, au plan spirituel : nous ne pouvons pas
savoir comment Dieu considere les choses, comment Il voit et juge toute chose.
« Dieu ne regarde pas comme les hommes », nous a rappelé le prophéte Amos dans la
premiere lecture de la messe. Méme s’il est clair que nous pouvons, et que nous
devrons, au niveau de nos sociétés modernes, accepter de profondes remises en cause
de certains fonctionnements : le globalisme, I’idéologie sans-frontiériste, I’économie
de marché¢, la déconnexion du monde de la finance par rapport aux vraies priorités de
la vie humaine — tous ces parametres qui ont permis le développement de cette crise,
et qui sont actuellement malmenés, devront €tre concretement réajustés sur la réalité.
Si nous avons I’impression d’une sorte de punition, c’est clairement a certains égards
une punition immanente, une autopunition, ou Dieu laisse simplement se développer
certaines conséquences de nos propres choix de société.

«Ni lui, ni ses parents n‘ont péché. » Jésus nous invite a poser la question a un
autre niveau, celui de la finalité. Pourquoi, en vue de quoi Dieu permet-II tout cela ?
« C’était pour que les ceuvres de Dieu se manifestent en lui. » Le Seigneur a un projet de
vie, un projet éminemment positif, au travers de ces épreuves. C’est bien ce qu’ll
nous avait fait comprendre deés le début de ce temps de Caréme : la pénitence qu’ll
attend de nous n’est jamais un ensemble de souffrances arbitraires, que nous nous
inventons et nous infligeons nous-méme. La vraie pénitence est cette profonde
conversion intérieure, cette remise en question de nos modes de fonctionnement
habituels, qui entraine un changement dans notre cceur, un élargissement de notre
coeur. Avec cette couche de pénitence supplémentaire qui nous est imposée, dans le
confinement, c’est une possibilité de transformation encore plus profonde qui nous
est donnée. « C’était pour que les ceuvres de Dieu se manifestent en lui. » Oui, le Seigneur
peut vraiment réaliser Son ceuvre, une ceuvre joyeuse et resplendissante dans nos
ceeurs, si nous Lui permettons de le labourer, de le cultiver, de I’éclairer de Sa douce
lumiére pour que grandisse en nous la vie divine. Et notre joie sera d’autant plus
grande, que notre coeur sera proprement ¢largi !

« Je suis la lumiére du monde », nous dit Jésus. En ce dimanche, tournons nos
ceeurs vers cette lumiere : accueillons la paix et la joie qu’ll nous donne a chaque
instant, lorsque nous essayons de vivre en harmonie avec la grace de notre baptéme.
Demandons-Lui le courage de faire tous ces efforts concrets qui nous transformeront,
et par lesquels nous Lui rendrons témoignage. Présentons avec une confiance paisible
tous les soucis qui tourmentent nos ceeurs, et tous les drames qui nous entourent :
toutes ces peines ne seront pas veines, si nous les unissons par notre priere au grand
Sacrifice du Christ. Car au terme du Caréme, la Passion du Christ nous révélera le
creuset de la transformation du monde. Et dans la lumiére de cette ultime victoire de
I’amour, cette victoire qui explosera au matin de Paques, rien ne pourra nous
empécher d’exprimer pleinement notre joie : c’est la joie des enfants de Dieu qui
s’épanouissent dans 1’éclatante lumiere divine, ¢’est cette joie de la victoire du Christ
qui nous est promise, cette joie que le monde ne connait pas, et que personne ne
pourra jamais nous enlever. AMEN. P. Jean-Sébastien+



