+
Meéditation pour le temps de confinement

I1°*™ dimanche de Paques
Dimanche 19 avril 2020

Chers fréres et sceurs,

« Huit jours plus tard, les disciples se trouvaient de nouveau dans la maison, et Thomas
était avec eux. Jésus vient, alors que les portes étaient verrouillées, et il était la au milieu
d'eux. Il dit: « La paix soit avec vous ! » Puis il dit a Thomas : « Avance ton doigt ici, et vois
mes mains ; avance ta main, et mets-la dans mon c6té : cesse d’étre incrédule, sois croyant. »
En ce huitiéme jour depuis I’événement de Paques, dans cette nouvelle apparition aux
apotres, nous pouvons é&tre touchés par la profondeur du mystere de Jésus qu’ll
manifeste. Un mystére qui conjoint d’une maniere sublime 1’humanité et la divinité.
A la féte de I’ Annonciation, nous nous sommes laissés étonner par 1’irruption de Dieu
dans I’aventure des hommes, par Son Incarnation. Dans les événements de la Passion
et de la Résurrection, nous avons ¢été bouleversés par la destinée unique de cet
Homme-Dieu. Il disait de Lui-méme qu’ll était la porte, et Il S est révélé étre, jusque
dans Sa nature physique, le vrai passage, la porte entre le cosmos et I’éternite.

Aujourd’hui, Jésus Ressuscité S’approche a nouveau de Ses disciples, et leur
montre les plaies qui marquent Son Corps : signe que tout ce qui a fait Son aventure
humaine est désormais assumé dans le monde nouveau de la Résurrection. Car tout
dans I’histoire de I’humanité, y compris le péché et toutes ses conséquences néfastes,
tout a désormais un sens dans la lumiére de la Résurrection, un sens éminemment
positif. Le Coeur de Jésus a jamais ouvert est source d’infinie miséricorde.

J’aimerais aujourd’hui méditer sur un aspect tout a fait central dans notre foi
chrétienne, cette importance tellement concréte de la nature humaine de Jésus — car
elle n’est pas moins importante que Sa nature divine. Je vais aborder cette thématique
a un niveau trés large, de maniére a rejoindre les questionnements de nombreuses
personnes qui peut-&tre nous entourent, et qui ont du mal a faire certains pas vers la
foi. J’ai écouté récemment un débat sur I’internet au sujet de « L’existence de Dieu »,
entre une personne athée, et une autre plus ou moins déiste. J’ai été frappé€, au travers
de ce débat, du probléme que constitue notre rapport a la nature humaine, un
probléme que je vois profondément 1i¢ au débat sur I’existence de Dieu ; essayons
d’aborder cela d’une manicre différente.

Comment les hommes peuvent-ils connaitre 1’existence de Dieu ? Notre tradition
chrétienne affirme, en s’appuyant sur les paroles des Ecritures, que la raison humaine
est capable d’arriver avec certitude a affirmer I’existence de Dieu, a partir des choses
créées. Dieu Se manifeste, pour ainsi dire, a travers la Création, et en observant le
fonctionnement de 1’univers, on peut induire d’une maniere stre le fait qu’ll existe. Il
n’y a pas un besoin absolu d’une révélation particuliére pour découvrir I’artisan, a
partir de son ouvrage.



Cela peut nous paraitre évident ; en tout cas cela I’a été¢ pendant longtemps, et ca
I’est encore, de manicre assez large, dans la pensée de nombreux peuples aujourd’hui.
En regardant le monde, sa richesse, sa complexité, nous sommes tentés spontanément
de comparer cette beauté de la nature a I’aulne des ceuvres que nous-mémes nous
sommes capables de concevoir. Nous reconnaissons dans la nature comme une
architecture puissante, ou tout a du sens et de la logique. Une logique que nous
pouvons percevoir et décrypter, par notre intelligence, et méme décrire dans un
langage mathématique extrémement précis. De la méme manicre que nous, humains,
nous fabriquons des choses avec une intention et une volonté claires, pour qu’elles ne
soient pas juste du chaos ou un amas informe, nous pouvons discerner dans le monde
une sorte de volonté, qui donne a chaque chose une place, une mission, une raison
d’étre. L’intuition d’un Dieu-Créateur nait a partir de cette analogie. La maniere de
nommer ou de concevoir ce Dieu a fait la multiplicités des religions, avec mille
nuances dans le rapport qu’ll peut avoir avec I’humanité — mais il n’en reste pas
moins qu’au départ de cette intuition de Dieu, il y a une sorte de comparaison vis-a-
vis de I’expérience humaine.

Des modes de pensée rigoureusement athées et matérialistes ont existé dés avant
notre €re, quoique de maniere trés marginale. Apres la Renaissance, et de manicre de
plus en plus accrue dans notre culture moderne, structurée par les discours
scientifiques, [’athéisme est largement présent. Nous pouvons nous demander
pourquoi les hommes d’aujourd’hui n’arrivent plus a percevoir le Dieu-Créateur,
comme les hommes d’autrefois ? Une partie de la réponse est certainement dans ce
fait que j’ai indiqué : que ce raisonnement par lequel nous arrivons a conclure que
Dieu existe, ce raisonnement est empreint par notre conception de I’homme.

Et ces derniers siccles, I’image que nous nous faisons de notre nature humaine a
considérablement évolué. Il y a eu deux étapes cruciales dans cette évolution, que je
rappelle rapidement. Premiere étape, radicale, pendant la Renaissance, quand
Copernic a envoy¢ la Terre se promener autour du soleil. Depuis lors, nous ne
pouvons plus nous fier a I’expérience directe de nos sens : nous voyions jusque la le
monde terrestre immobile, et la vofite étoilée qui tournait paisiblement autour de nous
— mais non, il faut désormais penser autrement : nous sommes des points minuscules,
tournoyant sur une petite plancte elle-méme en rotation autour d’une étoile, aux
confins d’une galaxie somme toute pas trés importante, dans un univers gigantesque.
Voila qui bouscule la situation géographique de I’humanité. Seconde étape, vers le
XIX™ siécle, quand Darwin nous a invités a imaginer un continuum entre tout le
vivant : nous pensions étre tout a fait autre chose que des animaux, nous sommes
devenus tres proches des singes, et finalement des descendants quelconques d’une
tres longue lignée biologique. Voila qui bouscule la situation temporelle de notre
condition humaine, en nous fusionnant avec le reste de I’univers. De maniére brute et
concise, les sciences naturelles nous contraignent a penser aujourd’hui que ’homme
est une chose petite, minuscule, infime, et pour ainsi dire négligeable, et dans
I’espace et dans le temps.



Cela invite forcément a I’humilité : et il y a quelque chose, dans 1’athéisme, qui
reléve vraiment de cette humilité. Les sciences naturelles permettent de formuler des
hypotheses intéressantes sur la totalit¢ de ce qui existe dans 'univers : pourquoi
imaginer, et prétendre comprendre des choses qui seraient au-dela de cela ?
D’ailleurs, comment un étre aussi insignifiant que ’homme pourrait-il affirmer une
chose aussi énorme : I’existence d’un Dieu ? Qu’est-ce que I’homme, pour que nous
nous permettions de juger I’existence de 1’univers, pour DPattribuer a un Créateur,
comme nous attribuons nos tableaux a leurs artistes ?

J’ai été frappé par ces paroles du philosophe David Hume, au XVIII®™ siccle.
Pour réfuter la possibilité de lire dans 1’ordre qui régit le monde la preuve d’une
intention, d’une finalité, il avait ces paroles trés éclairantes : « Une conclusion peut-
elle, avec quelque justesse, étre transposée des parties au tout ? L’immense
disproportion ne prohibe-t-elle pas toute comparaison et toute inférence ? De
["observation de la croissance d’un cheveu, nous pouvons apprendre quelque chose
sur la génération d’'un homme... Mais devrions-nous prendre les opérations d’'une
partie de la nature sur une autre, pour le fondement de notre jugement sur [’origine
du tout (ce qui ne sera jamais admissible) : pourquoi encore choisir un principe aussi
chétif, aussi faible, aussi borné que la raison et le dessein des animaux tels qu’ils se
trouvent sur cette planete ? Quel privilege particulier a cette petite agitation du
cerveau que nous appelons pensée pour que nous devions en faire ainsi le modele de
tout ['univers ? Sans doute notre partialité en notre faveur nous la présente en toute
occasion ; mais la saine philosophie doit se garder soigneusement d’une illusion
aussi naturelle. »

Je répete cette question : « Quel privilege particulier a cette petite agitation du
cerveau que nous appelons pensée pour que nous devions en faire ainsi le modele de
tout ['univers ? » 1l y a la comme I’expression ultime de la place nouvelle que
I’homme a, dans sa propre pensé€e: une place extrémement humble, et qui doit
I’empécher d’étre partial dans ses raisonnements. Qu’est-ce que I’homme, quelle est
sa place dans I’'univers ? La réponse a cette question conditionne certainement notre
capacité a oser déceler Dieu, au travers de la nature.

Iéme

Ce n’est pas pour autant qu’il n’y a, pour I’intelligence, plus aucun chemin qui
puisse mener a [D’affirmation de Dieu. Au contraire, avec le développement
formidable des sciences, nous constatons de plus en plus massivement a quel point la
rationalité est au cceur de la réalité matérielle. L’univers est hautement intelligible,
d’une intelligence que nous pouvons toujours davantage décrypter. Ce caractere
intelligible du réel, nous y sommes habitués, mais il est peut-étre opportun de s’en
¢tonner, de la méme manicre que lorsque nous le découvrions progressivement dans
notre jeunesse.

Le monde qui nous entoure est analysable dans son fonctionnement, d'une
manieére extrémement rationnelle. En un mot, on pourrait dire que tout est
mathématique. En tout cas, tout semble pouvoir s’exprimer en termes mathématiques.
Nous découvrons des ‘lois’ de la nature, et constatons que toutes nos sciences
naturelles, physiques, biologiques, etc., sont exprimables dans un langage



mathématique trés précis. Toutes ces équations, ces ‘lois’, nous les sentons liées a la
nature des choses — mais le fait méme que nous puissions les induire, a partir de notre
expérience du réel, nous conduit a cette question : n’ont-elles pas été pensées avant
nous ? Par 1a nous pouvons arriver a cette intuition intellectuelle, qu'a la racine de
tout ce qui existe, il y a ‘quelque chose’ de profondément rationnel, cohérent,
puissant, qui explique finalement cette haute intelligibilité du monde.

Cette ‘rationalité’ invisible a 1’ccuvre derriére 1’harmonie du monde, nous
pourrions 1’appeler « Dieu » — en laissant ouverte la question de savoir si ce Dieu
existe par Lui-méme, de maniére distincte de 1’univers, ou si finalement Il n’a pas
d’existence distincte, et serait simplement confondu avec ce qui existe. Si Dieu est
transcendant, ou s’Il est immanent.

Un certain nombre de théories optent pour 'immanence, en affirmant que tout
est divin, tout est une parcelle de la divinité : bien des religions modernes penchent
de ce coté-1a, autour des spiritualités du new-age. En réfléchissant bien, 1’athéisme
matérialiste lui-méme tend vers ce c6té : simplement en supprimant tout concept de
divinité, et en attribuant a la nature toutes les caractéristiques de Dieu. Les lois sont
alors inscrites dans la matiere, elles deviennent comme une qualité de la matiere.

Mais il y a aussi cette autre hypothése qui est accessible: celle du Dieu
transcendant, qui explique cette rationalit¢ dans 1’univers. Nous pouvons penser et
comprendre les choses, car Il les a pensées avant nous, Il les a rendues pensables.
Mais la encore, cette sorte de communion dans 1’intelligence entre Dieu et nous laisse
suspecter quelque anthropomorphisme.

Car il y a peut-étre a ce niveau €également un conditionnement dans ce
raisonnement, qui rend 1’affirmation de la transcendance de Dieu discutable : il me
semble méme qu’on ne puisse vraiment arriver a affirmer un Dieu transcendant, que
si nous sommes préalablement convaincus de la transcendance de 1’homme par
rapport a ’univers. Et cette transcendance-1a, elle est certainement a argumenter, a
rediscuter. Car I’homme a beau étre intimement connecté au cosmos, il y a une place
radicalement unique. La conscience humaine, cette conscience qui nous met a part,
qui nous place au-dessus de tout, n’est pas apparue fortuitement au terme d’un simple
processus biologique : elle marque une rupture, un réel changement de niveau dans
I’étre. Cette conscience, qui permet 1’épanouissement de la vie de 1’esprit, nous rend
transcendants par rapport au monde physique: et la conviction de cette
transcendance, consciente ou implicite, nous permet de percevoir ce que peut
signifier la transcendance de Dieu.

Il y a parfois des tentatives de nier la singularité de cette transcendance. Ceux
qui, parmi les scientifiques, croient dur comme fer a un ‘hasard’ purement aléatoire
pour conduire tous les processus d’évolution (et ce hasard-la est le seul qui mérite son
nom), reconnaissent I’immense improbabilité de I’apparition de I’homme. Mais par
peur d’assumer cette ‘solitude’, retournant le sens de la probabilité, d’aucuns
imaginent que la vie et la conscience auraient pu apparaitre ailleurs dans 1’univers,
comme si tous les possibles devaient forcément se réaliser — alors que la logique
commande de penser I’inverse : si, par impossible, un tel processus d’émergence de



la conscience pouvait se produire ailleurs, a cause des grandes dimensions spatiales et
temporelles de I'univers (et donc des possibilités offertes au ‘hasard’), ce processus
se passerait quasi-infailliblement a une distance telle (en terme d’espace ou de
temps), qu’il nous serait a jamais inatteignable, et donc insaisissable dans
I’expérience. Les théories scientifiques sont intéressantes lorsqu’elles sont
vérifiables : il faut parfois oser le terme de ‘science-fiction’, lorsque I’imagination
prend le pas pour conclure, 1a ou les suppositions sont non seulement extrémement
faibles, mais contraires au bon sens.

L’homme est transcendant dans l’univers, et une grande partie de ce qui
constitue son expérience humaine en témoigne. Plus que les équations, c’est la vie qui
prouve, d’une maniere accablante, que nous sommes des étres extrémement
singuliers. En se concentrant bien, on peut certainement rester quelques minutes dans
la pleine conscience de notre petitesse cosmologique, nous représenter et nous sentir
comme cette poussi¢re insignifiante tournoyant dans 1I’immensité du cosmos. Mais a
peine ouvre-t-on les yeux, que tout nous ramene a la vie de ’esprit, a la recherche de
la beauté, de la vérité, du bien — ces transcendantaux qui portent bien leur nom, car ils
attestent de la transcendance de I’homme dans tant d’activités qui le caractérisent. On
peut bien ressentir une sorte de fraternité cosmique trés touchante, en observant un
lapin pendant quelques instants. Mais toutes nos activités prouvent que ce qui est
proprement humain, est radicalement hors de portée de 1’expérience du lapin. Nous
sommes engagés dans la construction de notre culture, I’épanouissement moral et
spirituel de notre famille, de notre civilisation ; notre conscience donne a notre
expérience humaine la dignité d’une histoire, et méme d’une aventure, ou tout peut
porter un sens — et cela est d’une richesse qui dépasse et transcende ce
qu’expérimentent toutes les autres formes de vie.

Consciemment ou non, il faut certainement assumer profondément cette réalité
de la transcendance de I’homme par rapport a 1’'univers, pour pouvoir accueillir la
révélation de la transcendance du Dieu-Créateur. Et j’utilise a dessein le terme de
révélation : car pour nous chrétiens, la grande clef de 1’énigme nous a ét¢ donnée.
Elle n’est pas au bout d’un raisonnement philosophique ou d’une recherche
religieuse : ¢’est Dieu Lui-méme qui nous 1’a manifestée, en entrant en relation avec
nous. Le Dieu transcendant est en contact avec le cosmos : et la zone de contact, si
I’on peut dire, est la personne du Christ. Le cceur de notre christianisme n’est pas tant
le message du Christ — ce message qui ne peut de toute manicre pas rejoindre toute
I’humanité. Le centre, c’est la personne de Jésus, dans la plénitude de Son étre
historique. « Le Rédempteur de I’homme, Jésus-Christ, est le centre du cosmos et de
I'histoire, »' disait le pape Jean-Paul II.

Le mystere de la transcendance de I’homme et le mystere de la transcendance de
Dieu se rencontrent dans la personne du Christ, Dieu-Incarné — et 1’on ne peut
finalement saisir pleinement le sens de I’une et de I’autre que dans la rencontre avec
Jésus-Christ. En Jésus, bien des problémes liés a I’anthropomorphisme fondent. Car
Dieu, dans la mesure ou Il est en contact avec le cosmos, I’est justement au travers de

'Incipit de la premiére encyclique de St Jean-Paul 11, Redemptor Hominis (1979)

5



cet homme. Et cela change tout. Lorsque les hommes, en cherchant a élaborer leurs
systemes religieux, ont conjoint des traits humains au concept de Dieu, ils ne faisaient
pas que céder a des a-priori anthropocentriques : ils exprimaient cette prédisposition
de notre vie humaine a accueillir la réalité centrale de 1’univers, la personne de Jésus.
Cela ne légitime pas pour autant tous les exces déraisonnables que certains ont
attribué¢ a Dieu. Car Dieu, dans Sa transcendance, n’est pas un homme. Mais un
homme, cet homme Jésus, est d’une maniére tout a fait singuliere, uni a Dieu, et
exprime Dieu. En toute rigueur de termes, I’Incarnation ne change rien du c6té de
Dieu — on peut méme dire qu’elle ne Le concerne pas, dans Son étre éternel et
transcendant, distinct du cosmos qu’ll a librement créé. L’Incarnation, en revanche,
change tout pour Jésus, qui exprime dans Sa nature humaine et au travers de toute
Son expérience, sous le mode propre a la création, le rapport entre la divinité et le
COSMOS.

Sa vie est la charniere entre le temps et I’éternité — le temps 1i¢ structurellement
a D’existence du cosmos, et 1’éternité qui caractérise la transcendance de Dieu. Par
I’intermédiaire de Jésus, nous pouvons comprendre que Dieu S’intéresse et
S’implique dans notre histoire. Une implication qui s’étend bien sir a tous les temps
—mais qui s’exprime de maniere directe et précise dans 1’aventure du Christ.

Bien des images de 1I’Ancien Testament, ou 1’on voyait un Dieu sujet aux
humeurs, tant6t généreux, tantdt colérique, sont a resituer dans la révélation
progressive de Dieu, cette révélation que Jésus a finalisée : « Dieu est amour », selon la
formule synthétisée par saint Jean. Dieu, dans Son éternité, est parfaitement simple et
ne change pas — Il ne connait rien de la multiplicité liée a notre expérience du temps.
Mais Jésus nous a bien fait comprendre que Dieu, depuis toujours et jusqu’a toujours,
nous poursuit de Son amour : un amour que nous ressentons, de notre coté, de
maniere multiple, changeante, adaptée a notre expérience — un amour qui se
manifeste comme une incessante pédagogie. Nous nous tournons vers Dieu dans la
priere, non pas pour changer Ses opinions, mais pour que notre coeur se change, et se
dispose a accueillir le bien que Dieu connait pour nous. Nous ne rendons pas Dieu
propice ou miséricordieux par la vertu de nos priéres : mais nous nous laissons
transformer, en étant davantage unis a la vie du Christ notre Sauveur, qui répand en
nous I’amour divin sous la forme de la miséricorde.

Il est important, de temps en temps, de remettre de I’ordre dans notre maniere
d’exprimer la transcendance de Dieu, sans nier 1’utilit¢ du langage imagé de la Bible.
Nous sommes habitués a contempler la mystérieuse collaboration entre la divinité et
I’humanité, tout au long de I’histoire de 1’Alliance, et cela nourrit notre spiritualité ;
mais il faut penser également a ceux qui sont encore loin de la foi, et qui peuvent se
méprendre au sujet de nos croyances justement a cause des mélanges entre ce que
nous attribuons a Dieu, et ce qui reléve de la Création. Pour terminer sur un exemple
qui m’est cher, lorsque nous parlons des fins derni¢res, de la destinée de 1’ame
lorsqu’elle entre en contact avec Dieu apres la mort, nous avons parfois tendance a
remplir notre discours d’images — nous parlons du Ciel, de ’enfer, du Purgatoire,
comme autant de lieux différents, de mondes particuliers. Ces images sont
certainement utiles pour notre méditation, pour entrer plus profondément dans la



compréhension de la signification de ce qui se passe. Mais n’oublions pas que, du
coté de Dieu, tout est simple : « Dieu est amour ». C’est de notre coté que les choses se
diversifient : pour un cceur qui s’est laissé pétrir par ’amour, tout au long de sa vie,
cette rencontre avec Dieu est la consommation de sa joie, le bonheur du Ciel. Pour un
ceeur qui s’est radicalement fermé a 1’amour, la plongée dans I’amour de Dieu est un
supplice éternel, une éternelle incompréhension, le feu de ’enfer. Et pour nous tous,
dont le cceur a encore besoin de se transformer pour accueillir et comprendre plus
pleinement I’amour, cette rencontre avec I’amour de Dieu sera d’abord une
douloureuse mais joyeuse purification, ce sera la belle étape du Purgatoire.

« Dieu est amour » ; et Dieu S’est fait homme, en Jésus, pour que, unis a Lui,
nous communions d’une maniere mystérieuse, d’'une manicre dérivée mais réelle, a la
nature divine. Tout le mystere de Dieu et de ’homme est 1a. Et nous avons la grace
d’entrer dans ce mysteére par la foi. Avec I’apdtre Thomas, osons questionner ce
mystere, avec toute I’exigence de notre raison, avec un grand désir de comprendre. Et
au contact de Jésus, vrai homme et vrai Dieu, entrons dans sa confession de foi :
« Mon Seigneur et mon Dieu ! »

Jésus lui dit : « Parce que tu m'as vu, tu crois. Heureux ceux qui croient sans avoir
vu. » Oui, heureux sommes-nous parce que nous croyons. Nous n’avons pas vu le
Ressuscité, mais par la foi nous avons reconnu dans Sa personne et dans Sa destinée
humaine la joyeuse nouvelle, I’Evangile qui transfigure tout I’univers.

Dieu nous a créés par amour, pour I’amour : et toute notre aventure humaine est
appelée a exprimer finalement cet amour. Le Cceur de Jésus est a jamais ouvert : les
flots d’amour et de miséricorde s’épanchent éternellement, pour nous faire
communier & Sa vie, pour nous faire entrer dans Sa joie. Que la puissance de Sa
Résurrection nous donne de devenir, au milieu de ce monde, des témoins toujours
plus rayonnants de cet amour, des témoins débordants de Sa propre joie, cette joie
que le monde ne connait pas, et que personne ne pourra jamais nous enlever. Amen.



