+

Meéditation pour le temps de confinement
III* dimanche de Paques
Dimanche 26 avril 2020

Chers fréres et sceurs,

« Garde a ton peuple sa joie, Seigneur, toi qui refais ses forces et sa jeunesse ;
tu nous as rendu la dignité de fils de Dieu, affermis-nous dans [’espérance de la
résurrection. » L’oraison de ce III°™ dimanche de Piques exprime cette disposition
du cceur qui doit étre la notre pendant tout le temps pascal : garde a ton peuple sa joie,
Seigneur ! Oui, nous sommes dans la joie, nous sentons dans I’événement de Paques
la source de notre force et de notre jeunesse. Le baptéme nous a fait entrer pleinement
dans le mysteére pascal du Christ: avec Jésus, nous sommes morts au péché, et
vivants d’une vie nouvelle, spirituelle, éternelle. Par cette union a Lui, le Fils unique
du Pére, Il nous a partagé mystérieusement Sa condition : nous sommes devenus
vraiment enfants de Dieu, telle est aujourd’hui notre plus grande dignité.

Et cela nous réjouit, cela nous remplit d’une gratitude intense et perpétuelle. Ou
du moins, nous aimerions qu’elle le soit. Les cinquante jours du temps pascal sont
précisément le temps ou nous avons a cultiver cette joie. Nous ne sommes pas dans
un temps de repos, apres les efforts du Caréme : notre ceeur doit s’exercer désormais
dans la jubilation, dans un amour d’autant plus fort qu’il prend racine dans la victoire
du Christ.

Toute la liturgie de ce temps veut nous aider a cultiver I’'immense dignité
d’enfants de Dieu qui est la notre. Dans la seconde lecture de la messe, saint Pierre
rappelle ce qui doit étre un motif permanent de louange : « Ce n’est pas par des biens
corruptibles, I'argent ou I'or, que vous avez été rachetés de la conduite superficielle héritée de
vOs péres ; mais c’est par un sang précieux, celui d'un agneau sans défaut et sans tache, le
Christ. » Oui, en gardant sous nos yeux le Christ immolé, le Christ dans Son offrande,
nous attisons la conscience du prix que nous avons aux yeux du Seigneur. Il nous a
tant aimés qu’ll a donné Son Fils unique : et ce mystere doit €tre en nous source de
joie, mais aussi d’humilité, devant la grandeur folle de cet amour, a I’égard duquel
nos réponses ne seront jamais que limitées, et tellement défaillantes. Nous ne
pourrons jamais L’aimer autant qu’ll I’a fait pour nous : aimons-Le du moins de tout
notre cceur, de cette petite plénitude d’amour dont notre cceur est capable.

Saint Pierre mentionne une autre disposition qui doit étre présente dans notre
cceur : « Bien-aimés, si vous invoquez comme Peére celui qui juge impartialement chacun
selon son ceuvre, vivez donc dans la crainte de Dieu, pendant le temps ou vous résidez ici-bas
en étrangers. » Cette phrase peut nous étonner: parce que nous invoquons Dieu
comme notre Pere, nous devrions vivre dans la crainte de Dieu. De quelle crainte
s’agit-il ? La crainte est une passion, un mouvement du cceur et de I’esprit qui nous



saisit, quand nous avons peur de quelque chose ou de quelqu’un : ¢’est ainsi du moins
que nous la ressentons le plus souvent. Nous craignons ce qui peut nous faire du mal,
nous faire souffrir ; nous craignons, plus largement, ce que nous ne connaissons pas,
et quand nous pressentons qu’il y a un risque ou un danger.

Cette sorte de peur peut certainement nous saisir en face de Dieu, tant que nous
ne le connaissons pas ; mais pour nous, qui sommes Ses enfants, cette crainte-1a ne
devrait pas nous concerner. En revanche, il y a une dimension de la crainte qui est
incontournable — et c’est d’ailleurs ce que notre tradition biblique exprime dans la
notion de ‘crainte de Dieu’. La crainte, ¢’est cette révérence intérieure qui nous saisit,
lorsque nous nous tenons en présence de Dieu, ce respect qui s’impose, au plus
profond de nous, lorsque nous prenons conscience de I’immense dignité du Seigneur.

Pour faire référence a ce que je vous ai partagé la semaine derniere, au sujet de
la transcendance de Dieu, la crainte est justement le mouvement du cceur qui
s’impose lorsque nous reconnaissons cette transcendance : lorsque nous nous sentons
créatures, face au Créateur — fragile poussiére face a Celui qui posséde la plénitude
éternelle de I’Etre. C’est un peu analogue au vertige qui nous saisit lorsque I’on fait
face a une immense montagne ou a un précipice — ceux qui sont sujets au vertige
comprendront ce que je veux dire ! Ce n’est pas tant de la peur, que de la fascination
et de I’admiration, dans la contemplation respectueuse de cette transcendance. Ce
respect, cette ‘crainte de Dieu’ peut du coup €tre un sentiment seulement naturel ; en
quoi nous concerne-t-il spécifiquement, en tant que chrétiens ?

Pour nous, la crainte de Dieu — celle qu’évoque saint Pierre — est un don de
I’Esprit-Saint. En tant qu’enfants de Dieu, participant a la vie du Christ, nous gotitons
ce lien filial qui nous unit & Dieu — mais en méme temps, nous avons une
connaissance plus profonde, a la fois sur nous-méme et sur Dieu, une connaissance
expérimentale, qui nous fait admirer encore plus profondément cette transcendance
de Dieu. Pour ainsi dire, le vertige est encore plus grand, lorsqu’il est éclairé par la
lumiere de la foi: car nous percevons alors ce bouleversant chemin que Dieu a
parcouru pour nous rejoindre, dans 1’Incarnation du Christ. La familiarité, I’intimité a
I’égard de la divinit¢é dans laquelle nous sommes introduits nous permet,
mystérieusement, de confesser avec encore davantage de force I'immensité¢ de la
transcendance de Dieu. C’est de cette maniere que les paroles de saint Pierre
deviennent limpides : oui, c’est parce que nous invoquons Dieu comme notre Pére,
que nous vivons dans la crainte de Dieu.

Cette crainte, elle ne contient plus rien qui reléve de la peur : c’est ce que dira
saint Jean, « Il n'y a pas de crainte dans I'amour, 'amour parfait bannit la crainte » (1 Jn
4,18) La crainte de Dieu, ce respect profond, rempli d’adoration et d’amour, cette
crainte que I’Esprit infuse et cultive en nous, est finalement toute proche de la piété
filiale, cet autre don de I’Esprit. La crainte est toute conjointe a cet amour filial que
nous avons envers notre Peére du Ciel, un amour aussi ardent que respectueux.
Finalement, tous les dons de 1’Esprit-Saint sont unis, et impreégnent notre vie de foi,
dans la grace de notre baptéme et de notre confirmation.



L’évangile de ce dimanche met en avant un autre don de I’Esprit, que Jésus
infuse pour ainsi dire progressivement aux disciples. « Esprits sans intelligence ! Comme
votre cceur est lent a croire tout ce que les prophétes ont dit ! Ne fallait-il pas que le Christ
souffrit cela pour entrer dans sa gloire ? » Aux deux disciples en route vers Emmaiis,
Jésus reproche leur manque d’intelligence. Ce n’est pas une affaire de QI, ou un
défaut dans leurs aptitudes de raisonnement — mais une incapacité de relier ensemble
les paroles et les événements, pour atteindre la signification profonde de I’histoire,
pour arriver au niveau de son sens spirituel.

Les événements, les faits bruts, les deux disciples les connaissent bien : ils
racontent d’ailleurs a Jésus ces événements qui ont bousculé tout Jérusalem, autour
de la féte de la Paque. Les paroles de Jésus, ce prophéete qu’ils avaient suivi et écouté
avec attention, les paroles des Ecritures, ils les connaissent également. Et pourtant, ils
sont empéchés de tenir tout cela ensemble, dans la lumicre de la foi.

« Partant de Moise et de tous les Prophétes, il leur interpréta, dans toute I'Ecriture, ce
qui le concernait. » Jésus les conduit vers une intelligence des choses, qui finalement
va leur permettre de reconnaitre non seulement que Jésus devait effectivement mourir
puis ressusciter, mais encore que ce Jésus est pleinement présent, a leurs cotés, dans
cet homme mystérieux. Au moment de la fraction du pain, « leurs yeux s’ouvrirent, et ils
le reconnurent, mais il disparut a leurs regards. lls se dirent I'un a l'autre : « Notre coeur n’était-
il pas brdlant en nous, tandis qu'il nous parlait sur la route et nous ouvrait les Ecritures ? » »
Cet usage du verbe ouvrir, ouvrir les yeux, ouvrir les Ecritures, est trés significatif de
cette intelligence dans laquelle ils entrent. Un peu plus tard dans la soirée, alors qu’ils
auront rejoint les Douze, 1’évangéliste racontera comment Jésus « ouvrit leur
intelligence & la compréhension des Ecritures. » (Lc 24,35)

Cette ouverture réalisée par I’Esprit-Saint n’est pas sans lien avec celle qui avait
eu lieu au jardin d’Eden. Rappelons-nous de ce fruit tellement désirable, parce que,
supposément, il donnait I’intelligence — et les mots du serpent : « Le jour ou vous en
mangerez, vos yeux s'ouvriront, et vous serez comme des dieux, connaissant le bien et le
mal. » Jadis, nos premiers parents avaient convoité cette sorte d’intelligence, en
portant la main vers le fruit. « Alors leurs yeux a tous deux s'ouvrirent et ils se rendirent
compte qu'ils étaient nus. » Leurs yeux se sont ouverts, dans une forme d’intelligence
mortifeére, cette intelligence du péché qui nous écrase lorsque nous I’avons commis.
C’est le mal connu, parce que golté dans I’expérience.

L’Esprit-Saint vient soigner cette ouverture défectueuse, pour ainsi dire — en
ouvrant notre cceur a I’intelligence qui vient de Dieu, source du Bien. Par notre union
au Christ, nous entrons dans la pleine perception du projet de Dieu, nous comprenons
Sa pensée, Ses projets, au travers de tous les événements de notre histoire. Et cela
nous remplit de joie, la joie des enfants de Dieu qui prennent conscience de
I’immense amour tellement bienveillant de leur Pere.

Ce don d’intelligence, que 1’Esprit-Saint infuse en nous, nous en avons bien
besoin en ces temps étranges que nous traversons. Comment lire, dans les
¢vénements douloureux, chaotiques, et tellement surprenants qui nous rejoignent, une



Histoire Sainte, une histoire conduite par le Seigneur ? Nous manquons certainement
de recul pour y comprendre quelque chose.

La grande affaire pour nous, aujourd’hui, c’est de cheminer, les uns avec les
autres, en accueillant a nos cotés la présence de Jésus. Mettons-nous a Son écoute,
accueillons Ses paroles qui viennent nous réchauffer le cceur, permettons-Lui de
conduire nos pas et de nous faire entrer progressivement dans 1’expérience de Sa
présence, de Son amour. Un aspect de cette présence nous manquera certainement,
dans le fait que nous ne pouvons pas célébrer, comme nous le souhaiterions, Son
Eucharistie. « Ils le reconnurent a la fraction du pain. » Mais cela ne doit pas nous arréter
sur le chemin de la foi. Le Christ nous a vraiment partagé Son Esprit : demandons-
Lui d’en réactiver tous les dons. Ainsi pourrons-nous continuer notre chemin pascal
dans la force et dans la joie de Sa Résurrection, et dans I’espérance de la ndtre. Car
notre chemin, tout obscur qu’il soit, est un chemin de vie et de résurrection, a Sa
suite.

« Garde a ton peuple sa joie, Seigneur, toi qui refais ses forces et sa jeunesse ;
tu nous as rendu la dignité de fils de Dieu, affermis-nous dans [’espérance de la
résurrection. » Oui Seigneur, que Ton Esprit nous donne de devenir, au milieu de ce
monde, des témoins du Christ toujours plus rayonnants de Son amour, des témoins
débordants de Sa propre joie, cette joie que le monde ne connait pas, et que personne
ne pourra jamais nous enlever. Amen.



