+

Meéditation pour le temps de confinement
IV®™ dimanche de PAques
Dimanche 3 mai 2020

Chers fréres et sceurs,

« Je suis le bon Pasteur ». Dans 1'évangile de ce dimanche, et celui de demain,
lundi, nous entendons Jésus présenter cette image du Pasteur et de Son troupeau. A
vrai dire, Il nous parle aujourd’hui d’avantage de la « porte » de la bergerie — une
image que j’ai déja évoquée et interprétée avec vous, dans la lumiere de Paques —
I’expression du « bon Pasteur » arrivera plus précisément dans 1’évangile de demain.
Mais toute la liturgie de la messe de ce dimanche tourne autour de cette image, il est
impossible de passer a coté. C'est bien le dimanche du « Bon Pasteur », qui d’une
certaine maniére se sublime dans le chant du psaume 22 : « Le Seigneur est mon
berger ! »

Cette image du « bon Pasteur » nous permet d'entrer plus profondément dans la
compréhension du Christ, de Sa mission. Elle exprime des dimensions essentielles
quant a Son rapport a nous. Comme toute image, cependant, elle a des limites — elle
peut méme conduire a des erreurs d'interprétation. Il n'est pas forcément flatteur de se
voir comparé a un mouton. C’est méme souvent une image meéprisante, que l'on
utilise plutot pour dénoncer un manque d'intelligence. Quand nous suivons facilement
des mouvements de foule, sans mettre en ceuvre notre esprit critique et notre
discernement personnel, on nous compare de manic€re pertinente a ces moutons qui
suivent le troupeau sans trop se poser de question.

Bien siir, ce n'est pas cela que nous entendons, dans cette image. Le Seigneur ne
nous considere pas comme des animaux sans intelligence. La meilleure preuve qu’il
n’y a pas le moindre mépris dans cette image, c¢’est que Jésus Lui-méme I’a assumée,
pour Lui-méme. C’est Lui, I’ Agneau par excellence — Il est ’Agneau de Dieu. Dans
sa premiere lettre, saint Pierre décrivait dimanche dernier le Christ comme cet
Agneau sans défaut et sans tache, qui S’est laiss¢é immoler pour réaliser notre Salut.
Dans le passage de ce dimanche, il est revenu sur cette humilité et cette douceur du
Christ, dans Sa Passion : « C'est pour vous que le Christ a souffert; il vous a laissé un
modele afin que vous suiviez ses traces. Lui n'a pas commis de péché ; dans sa bouche, on
n'a pas trouvé de mensonge. Insulté, il ne rendait pas l'insulte, dans la souffrance, il ne
menagait pas, mais il s'abandonnait & Celui qui juge avec justice. »

Jésus S’est pleinement fondu dans cette image de I’Agneau de Dieu, conduit a
I’abattoir. Pour entrer pleinement dans I’obé¢issance a Celui qui Le conduisait, Son
Pére, source de toute justice, Jésus a accepté ’autorité des hommes, méme dans ce
qu’elle impliquait de plus injuste — en 1’occurrence, les autorités civiles et religieuses



qui régissaient Sa société. De cette acceptation, nous pouvons apprendre I’humilité, la
docilité — en un mot : I’obéissance, comme forme la plus profonde de la confiance.

Il y a beaucoup de sources d’autorités ici-bas, certaines que nous acceptons
volontiers, d’autres que nous subissons, quelques-unes que nous discutons. En tout
cas, elles ont un impact sur la maniere dont nous gouvernons notre vie. A travers
elles, c'est finalement la Providence qui nous conduit, en nous permettant de
reconnaitre et d’obéir a la volonté de Dieu, que nous essayons de discerner dans la
foi. L’enjeu ultime est justement percu a ce niveau-la, dans la foi: il s’agit de
reconnaitre la voix de Dieu, pour nous laisser conduire par Lui. « Les brebis le suivent,
car elles connaissent sa voix », nous dit Jésus.

Cette voix de Dieu qui nous rejoint au travers de médiations humaines, c'est
aussi ce dont témoignait saint Pierre dans la premiére lecture : « La promesse est pour
vous, » disait Pierre, « pour vos enfants et pour tous ceux qui sont loin, aussi nombreux que
le Seigneur notre Dieu les appellera. » Dieu appelle les hommes et les conduit : et le
souci que manifestent Pierre et les Apodtres est de permettre a toutes ces brebis du
troupeau d’entendre la parole de leur Berger, pour que Dieu Se manifeste pleinement
comme le Pasteur de Son Peuple.

Le Bon Pasteur, 1'unique Berger, c'est le Christ. Il a mérité la confiance qu’on
Lui porte, Il est le canal 1égitime de 1’autorité divine qui nous conduit, car Il a donné
Sa vie par amour pour le troupeau. L'Agneau immolé a ouvert un chemin pour toutes
les brebis : en tant que Pasteur, Il nous conduit avec force et douceur a Sa suite.
J’aime beaucoup 1’oraison de ce dimanche, qui exprime ce lien intime, cette
communion de destinée entre Jésus et nous : « Dieu éternel et tout puissant, guide-
nous jusqu'au bonheur du ciel ; que le troupeau parvienne, malgrée sa faiblesse, la ou
son Pasteur est entré victorieux. »

Le Bon Pasteur, I'unique Berger, c’est le Christ. Invisible a nos yeux de chair
depuis Son Ascension, Il Se rend d’une certaine maniere présent au travers du
ministere des Apotres. Cela fait partie des graces liées a I'ordination : les Apdtres sont
configurés a Jésus-Pasteur ; par Son autorité, ils mettent en ceuvre la charge de
gouverner, de diriger Son troupeau, pour que celui-ci parvienne la ou Dieu veut le
conduire. Cette charge est finalement une grice donnée pour le bien de toute I’Eglise,
ce n’est en aucun cas un honneur ou une dignité qui mettrait le pasteur a part du reste
de I’Eglise. On se rappelle de la belle formule de saint Augustin : « Avec vous, je suis
chrétien ; pour vous, je suis évéque.» Tous, nous sommes des brebis du grand
troupeau, sous la conduite du Christ ; certains sont pasteurs, missionnés par le Christ
pour discerner le chemin, et servir d’instrument a Son autorité : mais ce service ne les
sépare pas du troupeau, ils restent bien les brebis du Seigneur.

Nous savons bien combien la question se pose, tellement naturellement, du lien
entre 1’autorité et le pouvoir. Le Christ nous montre I’idéal, Lui qui a toute autorité, et
qui pourtant nous conduit dans un respect total de notre liberté. Il ne fait pas sentir
Son pouvoir, sinon dans la mesure ou nous Lui permettons d’agir dans notre vie,



quand nous Lui permettons de nous transformer. C’est librement que nous répondons
a Son appel, librement que nous reconnaissons Sa parole d’autorité qui nous indique
le chemin du bien. Pour les pasteurs de 1’Eglise, le pouvoir temporel a longtemps
accompagné le service de 1’autorité — conduisant a des travers, a des abus. La soif du
pouvoir, la jouissance dans 1’exercice du pouvoir ont perverti plus d’un homme, au
long de I’histoire — mais cela ne doit pas discréditer la valeur de cette autorité, que le
Christ a mystérieusement déléguée a des hommes. Au contraire, cela peut nous
encourager a prier pour que nos prétres soient toujours plus humbles a I’égard de leur
autorité, pour que leur voix soit toujours davantage porteuse de la seule Parole de
Dieu, dans un sinceére oubli de tout ce qui peut relever de I’ambition ou des
convoitises simplement naturelles.

A la suite de Jésus, tous les pasteurs de I’Eglise ont également la mission de
faire sentir et d’exprimer un autre aspect du lien entre le Seigneur et Son Peuple —
c’est le lien de paternité. Certains n’aiment pas appeler les prétres ‘pere’, arguant de
ce passage de I’évangile de saint Matthieu ou Jésus dit : « Ne donnez a personne sur
terre le nom de pére, car vous n‘avez qu’un seul Pere, celui qui est aux cieux. » (23,9) C’est
la une bien étrange interprétation de ces paroles. Car si Jésus dit qu’il ne faut donner
a personne le nom de pére, est-ce qu’ll entend interdire aux enfants de donner ce nom
a leur géniteur ? Est-ce qu’on n’aurait méme plus le droit d’appeler ‘papa’, celui qui
nous a donné la vie ? Bien slir que non, cela est simplement absurde. C’est pourtant
ce qui découlerait d’une approche tout a fait littérale de ce passage. Jésus n’interdit
pas d’appeler notre papa ‘pére’ ; et pour la méme raison, Il n’interdit pas d’user de ce
nom de ‘pere’ pour désigner ceux qui nous permettent d’incarner le lien de paternité
de Dieu.

Ce que Jésus souligne, précisément, c’est la dimension sacrée de ce terme, qui
ne doit pas étre utilisé comme un simple titre honorifique. C’est le regard de la foi,
qui nous permet d’appeler ‘pére’ un homme qui, par la grace de 1’ordination, prend
souci de notre vie d’enfant de Dieu, qui nous accompagne et nous nourrit pour notre
plus grand épanouissement spirituel. Au contraire des titres et des honneurs, donner a
un prétre le nom de ‘pere’, c’est poser sur lui le regard de foi qui lui permettra de
s’effacer totalement derriere cette paternité de Dieu.

En ce dimanche du « bon Pasteur », nous prions traditionnellement avec toute
’Eglise pour les vocations sacerdotales et religieuses. D’une maniére toute spéciale,
demandons au Seigneur des pasteurs, ces prétres dont nous avons besoin pour nous
conduire sur le chemin de la vie éternelle, pour nous instruire dans la foi, pour nous
sanctifier par les sacrements. Des pasteurs qui incarnent aujourd’hui le grand désir du
Ceeur de Jésus, qu’ll a exprimé a la fin de 1’évangile de ce dimanche : « Moi, je suis
venu pour que les brebis aient la vie, la vie en abondance. »

Avec toute 1’Eglise, rendons griace pour ce ministére ordonné que Jésus a
institué, et qui nous permet, d’'une maniere ou d’une autre, de nous sentir rejoints par
le Christ, chacun, précisément dans son histoire. Que ce soit au travers d’une



célébration, d’une confession, d’une discussion, d’une interpellation — ou méme par
un simple regard, au détour d’une rue, lorsque nous croisons un prétre, nous pouvons
sentir que notre berger, le Christ, notre Pasteur éternel n’est pas si loin : Il est tout
pres de nous, rempli du désir de nous conduire, et de nous donner la vie, la vraie vie.
Saint Pierre nous disait : souvenez-vous que « vous étiez errants comme des brebis ;
mais a présent vous étes retournés vers votre berger, le gardien de vos ames. » 1l est 1a, tout
pres de nous, Celui qui garde et conduit nos ames.

« Dieu éternel et tout puissant, guide-nous jusqu'au bonheur du ciel ; que le
troupeau parvienne, malgré sa faiblesse, la ou son Pasteur est entré victorieux. » Oui
Seigneur, que Ton Esprit nous donne de devenir, au milieu de ce monde, des témoins
de ce beau chemin de vie que le Christ a initié, ce chemin que tout homme peut
parcourir en se joignant humblement a Ton troupeau. En suivant ce chemin, nos
cceurs sont déja remplis de foi et d’amour, dans I’immense espérance de parvenir a la
pleine joie du Ciel, cette joie que le monde ne connait pas, et que personne ne pourra
jamais nous enlever. Amen.



